1969

-4
.
G
w
—
oS
7p)
c
O
N
<
<
IV
2
L
Q
o
95}
+~2
L
O
w2
=
-
av]
—
jee
=
f—
®)
Z

~
>
g
-~
~S
S
=
N~




FATABUREN

NORDISKA MUSEETS OCH
SKANSENS ARSBOK

1969



Redaktion: Gosta Berg - Sam Owen Jansson - Skans Torsten Nilsson -
Christian Axel-Nilsson

Redigerad av Ernst-Folke Lindberg

Layout: Torsten Stdaf

Tryck: Tryckeribolaget Ivar Heggstrom AB 1969

Pirmens firgbild: Frieriet. Oljemélning av Knut Ekwall. Nordiska museet.



Nils-Arvid Bringéus

Lysning

Forlovning, lysning och vigsel dr de
tre traditionella stegen till dktenska-
pet. Lysningen foreskrevs av det
fjarde laterankonciliet 1215 och pa-
bjods i den svenska kyrkoprovinsen
genom en pavlig skrivelse den 5 april
foljande ar. Foreskriften om lysning
kom dven att ingd i ett flertal av de
svenska landskapslagarna.! Lysningen
skulle enligt 1571 ars kyrkoordning
ske fore fistningen och enligt 1686 ars
kyrkolag »forrdan brollopet halles».
Lysningen var saledes ursprungligen
inte speciellt forknippad med den
kyrkliga vigseln, som blev obligato-
risk forst genom 1734 ars lag, utan
med den rittshandling, varigenom tva
minniskor forklarades for dkta ma-
kar.

Det var ett samhillsintresse att
dktenskap inte ingicks mellan perso-
ner, som var si nidra besliktade, att
avkomman kunde lida skada. Det var
ett kyrkligt intresse att forhindra s. k.
hemliga dktenskap, som ingicks i
andra former dn de av kyrkan god-
kdnda, liksom &dktenskap mellan dem
som var andligen befryndade genom
fadderskap vid dop och konfirmation.
Men éktenskapet var en handling av
sddan betydelse att kyrkan #dven ville
hiagna det med sin vilsignelse. Vi fin-
ner darfor tidigt att lysningen jimvil
innefattar en forbon for kontrahen-
terna.

Aven efter reformationen bibehdll
lysningen sin dubbla funktion av bor-
gerlig rattshandling och kyrklig vil-
signelseakt. Lysningen kom samtidigt
att fa en stor social betydelse. De sed-
vianjor som darvid utbildades fick
skiftande form i olika samhillsklas-
ser och landsdelar for att under de
senaste artiondena sammansmilta till
vad man skulle kunna kalla svensk
lysningssed.

Den hindersprévning som lysningen
innebar har haft en oppen, offentlig
pragel. Den skedde vid det tillfille,
da meddelandet kunde na de flesta,
namligen vid sondagens hogmiissa.
Det var sockenbornas egen sak att
anmala eventuella hinder mot ett gif-
termél. I sma forsamlingar med en
bofast befolkning kinde man var-
andra vil och kunde litt avstyra ett
olagligt dktenskap. Att ingripande
forekom kanner vi bl.a. genom an-
sokningar hos paven om dispens for
aktenskap, som pristerna forklarat
sig ej g& med pa.® Uppenbart ar dock
att lysningskravet i sig sjalvt haft den
dsyftade normativa inverkan pa gif-
termalspraxis.

De rittsliga kraven for ingdende av
dktenskap aterfinnes i giftermalsbal-
kens kapitel »Om lysning». De har
under tidernas lopp fordndrats savil
vad giller giftermdlsalder, forbjudna
led som sjukdomshinder. Vi har dock

85




Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

hir ingen anledning att g& narmare in
pa dessa fragor som ndarmast ar av
samhills- och rittshistorisk karaktir.

De kyrkliga kraven har inte i sam-
ma utstrackning varit lagligen fixera-
de. De har dock inte varit mindre be-
tydelsefulla. Eftersom lysningen om-
besorjdes av pristerskapet, kom den-
na jamvil att anvandas i den kyrkliga
folkfostrans tjanst. Den offentliga lys-
ningen till aktenskap kom att foregés
av en personlig hindersprovning av
priasten framfor kyrkobockerna. 1
sjalva verket var denna hindersprov-
ning den avgorande. Om prasten an-
sig dktenskapshinder foreligga, blev
lysningen ej av eller uppskjuten.
Kungorandet fran predikstolen fick
snarast karaktiaren av palysning, ett
offentligt klartecken for dktenskapet.

De kyrkliga kraven gillde dkten-
skapskandidaternas kristendomskun-
skap. I en nyutkommen studie om
»katekes och kyrkvigsel» visar Nils
Soderlind, att kravet pa att de bli-
vande makarna skulle dga viss Kris-
tendomskunskap ursprungligen var ett
led i beredelsen for nattvardsgangen
i samband med vigselakten. Enligt
Luther var kunskap om kristendo-
mens huvudtankar och nattvardens
innebord en forutsittning for natt-
vardsgang. Kristendomsforhoret fore
vigseln var inte obligatoriskt enligt
kyrkoordningen 1571 men kom i verk-
ligheten att bli det. Bristande kristen-
domskunskap betraktades som dkten-
skapshinder, och under loppet av
1600-talet okade kunskapskraven. I
Vixjo stift fordrades att lysningspa-
ren minst kunde katekesens fem hu-
vudstycken. Genom 1686 ars kyrkolag
blev kraven pa iaktenskapskandidater-
nas kunskaper likformiga i hela lan-

let: »Och skall ingen trolovas, som
icke kan Lutheri catechismum och ha-
ver begitt Herrens nattvard». Vid
prastmoten och visitationer inskarptes
nodvandigheten av katekeskunska-
perna, men i praxis maste man dock
forfara mildare an vad kyrkolagen
direkt foreskrev, vilket bl.a. framgar
av de mal som hinskots till domka-
pitlen och Kungl. Maj:t?

Kraven pi katekeskunskap for gif-
termal har, som Hilding Pleijel fram-
hallit, i hog grad bidragit till den cen-
trala stiallning som Luthers katekes
fick i vart land under den tid, da
»religios rattrogenhet blivit en med-
borgerlig lydnadsplikt>. Efter hand
som ungdomen genom konfirmations-
beredelsen och den obligatoriska folk-
skolan fick katekesen inprantad och
kunskaperna kontrollerade vid de re-
gelbundna husforhoren, blev det sar-
skilda lysningsforhoret ofta overflo-
digt. Under 1800-talet skedde en suc-
cessiv uppluckring av seden. I Vis-
teras stift holls t. ex. i borjan av 1870-
talet lysningsforhor blott i omkring
en tredjedel av stiftets forsamlingar.
Liangst levde de kvar i Ovre Dalarna,
men mot slutet av seklet hade de
mestadels forsvunnit dven dar. Det
rikhaltiga uppteckningsmaterialet i
Kyrkohistoriska arkivet i Lund visar,
att forhoret framst bibeholls i de trak-
ter, diar den kyrkliga seden i stort for-
blev intakt. I slutskedet blev de en-
skilda présternas instidllning avgoran-
de. Minga sagesmdn namnger praster
som strangt holl pad forhoret. Det
finns atskilliga exempel pa att lysning
och vigsel uppskjutits, darfor att kon-
trahenternas kunskaper var ondjak-
tiga. Efter hand upphorde dock lys-
ningsforhoren helt. Pa 1940-talet fore-

86




Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

1. En leksands-
bonde kommer till
prosten med sina
tva soner och bli-
vande sonhustrur,
som skall undergdi
lysningsforhir. Det
yngre paret tillits
inte gifta sig, ddir-
for att den man-
liga parten glomt
konsten att lisa
innantill. Ur
Svenska National-
dragter tecknade
av Robert Wilhelm
Ekman, 1847,

kom de icke i en enda forsamling i
landet utom pd ndgot enstaka hall,
dd sirskilda forhdllanden gav anled-
ning dartill.!

De som sjdlva varit med om lys-
ningsforhor torde nu vara mycket fa.
Minnet av forhoren lever dock kvar i
folktraditionen. Det kan t.o.m. fore-
komma att man alltjimt fragar fist-
folket, nar de skall astad for att ta
ut lysning: »Har ni nu ldst pa bra, sa
ni kan era stycken?» Att ta ut lysning
omskrev man f.o. ofta med att man
»skulle upp och ldsa for pristens.
Fran Virestad i Sméiland omtalar en
sagesman, fodd 1890: »DA mor och
far gifte sig fragade priisten dem pa
katekesen. De som inte alls kunde
katekesen fingo gd hem igen och lisa
pd den, innan de fingo ut lysning.
Pristen sade da: 'G& hem och lis pa
bittre och kommen tillbaka nista

16rda.” Nar vi gifte oss 1920 forhorde
inte priasten oss pa katekesen, men
han sade: 'Katekesen kan ni vil?’»
En pristdotter frin Bolmso fodd 1877

berittar: »Far forhorde dem som
skulle ta ut lysning. Han borjade med
langkatekesen och om de inte kunde
den, gick han over till lilla katekesen.
Vi barn brukade std vid dorren och
lyssna, nir far forhorde. En del kunde
nagotsanar, en del kunde daligt, och
da rot far, men dven de som kunde
daligt fick ut lysning.»

Vid lysningsforhoret kontrollerade
présterna sarskilt kunskaperna om de
tio buden jamte forklaringar. Pa kate-
kesens fraga »Vem har stiftat ikten-
skapet» kunde nog si Overraskande
svar lamnas. En yngling fran Urshult
ldr ha svarat: »Det har vi mest sjilva,
min moster har hjilpt till». Dylika
svar, vari bonemannen tillskrives for-

87



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

tjansten av att ha stiftat aktenskapet,
omtalas sa ofta att de tycks ha varit
vandringshistorier. En pojke i Vistbo
lar diaremot besvarat fragan med:
»Djivulen, virlden och vart eget
kott», varpa prasten replikerade: »Det
ser si ut, men det ar dock inte sd».

Praktiskt sinnade préaster kunde ut-
vidga kunskapsprovet dven till virlds-
liga forhallanden. Om en kyrkoherde
i Lemnhult i Smiland, avliden 1882,
heter det: »Han forhorde dven i rent
praktiska saker for att se, om de kun-
de reda sig. Det hdande, att fastman-
nen fick sla och fiastmon rifsa en dag
pa pristens dng, innan de fick ‘lyse-
sedel’.» Prosten Sandberg i Madesjo
fordrade att de som tankte gifta sig
hade en stuga att bo i. »Faglarna
bygger bo innan de bildar familj, och
det maste dven manniskorna gora»,
menade han. Ett par som kom till
honom och ville ta ut lysning hade
kopt en stuga men kunde inte std for
kopet. Prosten styrde da om si att
detta gick tillbaka och att det inte
blev nigon lysning av den gdngen.

Pristerlig myndighet hjalpte ej all-
tid. Det berittas att domprosten Eke-
dahl i Vixjo en ging inte ansig sig
kunna lysa for ett ungt par, och med
det beskedet fick de gd. »Men ndr han
hade stingt dorren, Oppnade mannen
den om en liten stund och sa’: Ja si
prosten vet det, si borjar vi dkten-
skapet om mandag.’»°

Efter godkint katekesforhor skrev
pristen ut den eftertraktade »lysese-
deln». Denna utgjorde i sjalva verket
ett frejdebetyg, eftersom savil fast-
man som fiastmo diri tillades skiftan-
de epitet. Sikert icke utan anledning
papekar F. W. von Schubert i Sweri-
ges kyrko-forfattning att »havande

eller hivdade kvinnor fa ej benim-
nas med nagot skymfligt tillnamn,
dock kallas de ej arlige, utan helt en-
kelt: ’piga, jungfru N.N.’» Men dven
utelimnandet av epitet hade givetvis
sin effekt bland kyrkbesokarna. Eva
Wigstrom omtalar fran Ronnebergs
hirad i Skane att prasten brukade till-
ligga »en hel rad egenskapsord fore
titeln och namnen, vanligen "hederlige,
beskedlige och vialaktade hemmans-
(eller &bo-) sonen N. N. samt heder-
liga och dygdesamma pigan och hem-
mans- (eller abo-) dottern N. N.” Ank-
lingar och sjilvstindiga lantbrukare
kallades ‘hedervirde, valforstandige
och vilaktade’. Och stackars den
brud, om vilken pristen antingen ej
ville eller blott glomde saga ‘dygde-
samma pigan’!» Enligt Nicolovius
skrevs lysningssedeln av klockaren,
varvid epiteten dven lampades efter
ersittningen: »Sedan den (lysningen)
blivit av pastor beviljad, gingo de till
klockaren, som skrev lysningssedeln,
och nu berodde det av betalningen,
vilka epitet skulle tilliggas fastman
och fiastmo. Graderna for honom vo-
ro: vilaktad, hedersam och hederlig,
och for henne gudfruktig, dygdesam
och dygdiadel. Att heta endast gud-
fruktig, vittnade starkt mot den beta-
landes hedersamhet; men kallades i
lysningen fistmannen hederlig, var
man forvissad om att fastmon var
dygdadel.»"

For lysningssedeln ersattes prasten
med en giva in natura, ofta fem eller
sex alnar skjortlarft. I Smaland bar
man ocksd forning till pridstgarden,
bestaende av en kalvstek, farkott, agg,
smor och ostkaka. Senare blev det
brukligt med kontant ersdttning, van-
ligen 5-10 kronor. Betalningen skedde

88



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

efter rad och ligenhet men ofta ut-
bildades en lokal praxis, si att var
och en visste vad man skulle erligga.
»Dringar och dylika erlade en krona,
bondsoner och liknande tva», heter
det fran Millesvik i Viarmland. Ga-
van dtergildades ofta med ett glas
vin eller en kopp kaffe i pristgarden.
Flera sagesmin gor dock gillande att
detta berodde pd betalningens storlek
eller fistfolkets stand. I samband med
prasterskapets lonereglering forsvann
aven ersittningen for lysningssedeln.
De flesta nu levande sagesmin har
aldrig sjilva erlagt nagon lysnings-
avgift.”

Sedan fastfolket fatt sin lysningsse-
del, overlaimnades denna till klocka-
ren, som bar upp den péd predikstolen
de tre sondagar lysningen kungjordes.
Det var ett ringa besviar, men krivde
likvial ersittning. Lysningspengarna
var en av de inkomster som klockaren
var beroende av for sin forsorjning.
Aven klockarens lysningspengar er-
lades i allminhet efter godvilja, men
i skanelandskapen var de ibland fast-
stillda av sockenstimman. I forfatta-
rens hemforsamling i nordvistra Ska-
ne reglerades avgifterna 1883, si att
4 kr skulle betalas av hemmansigare,
arrendatorer och niringsidkare, 3 kr
av torpare och 2 kr av arbetare och
andra. Annu efter det att dvriga for-
rittningsavgifter indragits 1891 be-
stod * lysningspengarna, som da be-
stimdes till 4 kr for hemmansigare
och 3 kr for ovriga.®

Att bygga aktenskap var ett viktigt
foretag, som syftade till sliktets for-
Okelse. Liksom det gillde att si och
satta i ritt tid, sa borde aktenskapet
begynnas vid en. lamplig tidpunkt.
Denna maste anpassas bade till vist-

husbodens villkor och kyrkans fore-
skrifter. Fore forsta lysningsdagen
skulle olet vara fardigt. Att lysa pa
tom tunna betydde olycka.” Nir det
i traditionsuppteckningarna heter att
det var olampligt att gifta sig under
fastan, emedan man di fick det fat-
tigt, ar detta i sjalva verket en erin-
ran om den romerska kyrkans fore-
skrifter om forbjudna giftermalstider,
till vilka pask- och julfastan horde.
Oberoende av vilken arstid som val-
des for giftermalet sokte man forlig-
ga lysningen till nytindning. Denna
sedvinja dr uppenbarligen en kvarle-
va av en gammal fOrestallning om
mdnens inverkan pa fruktsamheten.
Ursprungligen torde det ha varit den
sexuella samlevnadens begynnelse,
som ansetts bora dga rum pa ny.
Nitiska, upplysningsivrande prister
sokte forgidves utrota seden. Belysan-
de dr vad prosten Oller omtalar i sin
beskrivning Over Jamshogs socken i
Blekinge ar 1800: »Till #dktenskaps-
lysningens avkunnande viljas meren-
dels av gammal och inrotad hednisk
vidskepelse, kanske ock numera av
okidnda fysiska skil, dagarna efter ny-
tandningen, ty varken i nedanet, fas-
tan eller adventet, vill nagon gidrna
lata lysa for sig. De enfaldiga tro,
att for den som later lysa for sig eller
gifter sig i nedanet bliver allting uti
ett bestindigt avtagande samt barnen
som av dem fodas svartbruna. Sker
det i fastan tro de sig formodligen fa
svilta, och niar det sker i adventet
som de forsvenska efter ordalydelsen,
tro de, att allt vad de foretaga sig
skall ga avint eller bakvint; forstodo
de riitt spraket och med sin tro att
lyckan rittar sig efter vissa tider bor-
de de snarare gora sig hopp att allt

89



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

2. Lysningar i

Orkelljunga for-
samling i Skane
1843-1961. Vit

stapel anger pro-
centuell andel lys-

ningar i ny, svart i

nedan och prickad
okinda. Efter G.

Jeansson & 1. Kind-

blom, Kring livets
hogtider i Orkel-

liunga forsamling,
1968, s. 40.

100

90

'

-

=

152-61
1862-71 [l
w72-80 N
1882-91
1892-1901 [

gott skulle bliva for dem tillkomman-
de helst advent betyder tillkommelse.
Om detta och flera fran barndomen
insupna misstag har man vid alla till-
fallen sokt overtyga den enfaldigare.
De klokare sitta vil icke tro till vid-
skepelsen, men de flesta folja dock
vanan och pligseden.»

Med hjalp av anteckningarna i kyr-
kobockerna om lysningen finns det
utmiarkta mojligheter att studera
sambandet mellan lysning och ny-
tindning. Systematiska undersokning-
ar i Ervalla i Viastmanland och i Or-
kelljunga i Skane visar, att man annu
fram till sekelskiftet 1900 i mycket
stor utstrackning latit lysa i ny. Un-
der innevarande arhundrade har dar-
emot en successiv traditionsupplos-
ning skett, och efter seklets mitt kan
niagot avsiktligt hansynstagande till
manens stallning ej pavisas. Under-
sokningen i Ervalla visar, att seden
att lysa i ny ldngst iakttagits bland

B =

— e e - g b Pt gy

1912-21
1922-31
1932-41
1942-51
1952-61

1902-11

bonderna av kontrahenter fran samma
socken."

En social skillnad har dven fore-
kommit ifriga om lysningsparens kyr-
kogdng. Om fistfolk ur bondeklas-
sen infann sig i kyrkan forsta lys-
ningssondagen, betraktades detta
mangenstides som ett forsok att ef-
terlikna herrskapsfolk. Man gick den-
na sondag i stallet till en grannkyrka.
I vissa trakter holl man sig rentav
borta fran kyrkan alla lysningssonda-
garna. Detta synes framforallt ha va-
rit vanligt pd Gotland. Annu 1962
levde denna sed kvar i tva tredjede-
lar av de gotlindska forsamlingarna.”

Merendels var det dock endast for-
sta lysningssondagen man uteblev.
Fran 1700-talets Vistbo omtalar Gas-
lander: »Vid lysningar till dktenskap
ma ej fiastehjonen forsta gang det ly-
ses vara i kyrkan, men vil andra
gingen, ty de bora hava begavning-
arna pa sig.» Vanligast synes det dock
ha varit att lysningsparen kom till
kyrkan forst tredje lysningssondagen
»for att fa hora att det lystes ut».
Sirskilt allmant tycks detta ha varit i
ovre Sverige. I Halsingland, Medel-
pad och Hirjedalen kallades fastmon
da lillbrud och fastmannen lillbrud-
gum. Hiarom berdttar Levi Johansson
1908: »Tredje sondagen det lystes
skulle fistfolket ‘sitta smabrurfolk’
De tog da plats i framsta bankarna
i kyrkan. Fastmon jamte hennes mo-
der och blivande svirmoder satt i
fraimsta bianken pa fruntimmerssidan.
I motsvarande bank & karlsidan satt
fistmannen tillsammans med sin far
och blivande svarfar. Var nagon av
foraldrarna & endera sidan dod, togs
en i stillet ur slikten. Raden skulle
vara full.» Frdn Anundsjo i Anger-

90



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

manland omtalas att fastfolket pa
lysningsdagen satt tillsammans i kyr-
kan trots att midn och kvinnor eljest
hade sina platser pad var sin sida i
kyrkan. Strax innan lysningen upplis-
tes tog fastmon fram silverdosan med
sockerpiller, som hon fatt av fistman-
nen, och lit den gi fran flicka till
flicka i de ndrmaste binkraderna. Var
och en, till vilken den kom, satte ner
tungan i dosan och féngade upp nigra
sockerpiller.*

Den prestige som omgirdade lys-
ningsparets kyrkoging tycks vara dju-
pare begrundad an vad som i forsto-
ne framgar av uppteckningarna. I en
skildring av brollopsseder i Vinga
socken i Ostergotland i borjan av for-
ra seklet framhalles det att fastmon
denna dag var iklidd sin hogtids-
drikt men hade »bart huvud., hur
kallt det dn var». Liksom pa Sjilland
var det i vistra Skidne brukligt att
bruden i hela sin skrud skulle visa
sig i kyrkan sondagen efter tredje
lysningen. Detta var enligt Eva Wig-
strom for att hon skulle tillkinnage
»sin rattighet att bira jungfruns ly-
sande bandhitta». »Denna huvudbo-
nad brukas ock av fistmén andra
giangen det lyser for henne, d& hon
med alla sina gavor av klddespersed-
lar och nipper skall visa sig i kyrkan»,
omtalar prosten Oller i sin Jimshogs-
beskrivning 1800. Nir den nygifta
kvinnan i dldre tid pd nytt kom till
kyrkan efter brollopet, maste hon re-
nas av prasten genom en sirskild
kyrkotagning.™

Redan fran forra hilften av 1300-
talet kdnner vi ett lysningsformulir
frin Norge, vilket avslutas med en
forbon. Enligt 1571 ars kyrkoordning
kunde lysningen tillkinnages med fol-

jande ord: »N. och N. hava aktat i
Guds den heliga Trefaldighets namn
bygga iktenskap tillhopa och begira
dartill goda kristna ménniskors for-
bon, att det ma vara Gudi tickt och
ske dem till lycka och salighet. Men
om ndgon dr, som hiruti haver nig-
ra insagor, eller vet nagot hinder va-
ra pa fiarde, han tale dirom i tid eller
have sedan fordrag. Gud give dem
sin nad. Amen.»

I 1693 ars kyrkohandbok saknas
anvisningar om tillvigagangssittet for
lysningen. Sven Belter siger darfor i
sin framstillning om kyrkoceremoni-
erna: »Nu hava vi intet foreskrivet
formuldr; utan var och en kyrkoher-
de forfattar sidana kungorelser efter
behag, och utan allt ordaprang.» I
1809 ars kyrkohandbok infordes pa
nytt en formulering for lysning for
brudfolk: »Ett kristligt dkta forbund
avkunnas i denna forsamling forsta
(andra, tredje) gdngen mellan N.N.
och N.N.» Sedan samtliga lysningar
upplasts tillades: »och dnskas dem till
denna viktiga forening lycka och vil-
signelse av Gud, som #ktenskapet stif-
tat haver.» I handboken 1894 finns
blott formeln »Lysning till dktenskap
kungores i denna forsamling forsta
(andra, tredje) gdngen mellan N.N.
och N. N.» Handboken 1917 foreskri-
ver daremot att tillkinnagivandet
skall avslutas med orden: »Herren
Gud, som har stiftat dktenskapet, give
dem lycka och vilsignelse till deras
viktiga forening!» Som en anpassning
till en ny tid med skiftande syn pa
aktenskapets betydelse fir man be-
trakta den villkorliga formuleringen
i nu gillande kyrkohandbok: »Her-
ren Gud, som har stiftat dktenskapet,
give dem nad att besinna dess heliga

91



gi&m Jf’;f i

avs fon pa

g‘, gl i
l:

2

_hdavavaEBEaUREaye

ey




4. Kipp och
krycka, delvis for-
gyllda, pa en dyna
av vit atlas med
bard av guldtrad
och silkebroderier.
Nord. mus.

164 977.

3. Kryckebrev frin
1816. Fellingsbro
socken i Vist-
manland. Nord.
mus, 78 298 c.

forpliktelser och lite sin vilsignelse
vila Over varje redligt #kta for-
bund.»"

D& lysningen avkunnats, brukade
man saga att fastfolket »brutit benet
av sig» eller »ramlat ner frin predik-
stolen». Nyheten om en lysning kun-
de ocksa omtalas med orden: »I da’
slo priasten benen & N.N. 3 N.N.»
I sodra Sverige liksom pa kontinen-
ten var detta blott ett skimtsamt ta-
lesiatt. I ovriga delar av landet liksom
i Finland var det forknippat med bru-
ket att forara lysningsparet kipp och
krycka.

Redan i brollopsdikter fran 1700-
talets borjan gores anspelningar pa
seden med kiapp och krycka. I en stu-
die i Fataburen 1915 avbildar Louise
Hagberg flera dylika lysningspresen-
ter i Nordiska museets 4go. Seden var
di dnnu pa sina hall i bruk. Nagra
dldre beskrivningar ger oss nirmare
besked om bruket och dess funktion.

Fran Tjust berdttar E. Havton
1818: »Vid forsta lysningen sigs bru-
den falla utfor trapporna och bryta
benen av sig. Hennes vinner skicka
henne denna dag kipp och krycka
tillika med nagra versar. Aro vin-
nerna formogna, sa blir sa vl kipp
som krycka av guld; eljest brukas
silver, jarn, tri eller annat dmne. I
dessa senare fall utsmyckas de med
cantiljer, band och glitter av alla
slag.» Fran Kalmar lin har idven
B. E. Hildebrand antecknat bruket:
»Nir det lyses forsta gingen for bru-
defolk, sager man att pristen slar la-
ret av bruden, varfor det ar ett van-
ligt skamt att skicka henne kipp och
krycka.» Fran Ydre hiarad i Ostergot-
land beskrives seden av L. F. Raif
1856: »Niar det lyser forsta gingen
sager man att priasten slar lret av
bruden, eller, i andra orter, att hon
ramlar utfor predikstolen: varav se-
den, att da tillskinka henne kidpp och
krycka, oftast sirligt fastade pa ett li-
tet hyende; annars, och di& man vill
skymfa henne, grovt tillyxade, som
insmygas i forstugan eller till dor-
ren.» Kippen och kryckan kunde an-
tingen skaffas hos en guldsmed eller
tillverkas av nagon som hade anlag
for snideri. Presenten Overlimnades
pa kyrkbacken, varvid nidgon bland
vannerna uppldste ett poem, som gick
ut pa att lysningsparet skulle bli lyck-
liga och rika, f& manga barn och leva
lange.”

Rimmerierna pa det s.k. krycke-
brevet, som atfoljde kappen och kryc-
kan, kunde liksom nutida brollopste-
legram ha bade allvarlig och skdamt-
sam pragel. Ett exempel frin Halla
i Sodermanland far illustrera den
sistnamnda genren:

93



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

5. 1 Vemdalens
socken i Hdrje-
dalen dr det sed
att samma lys-
ningskdppar vand-
rar fran det ena
lysningsparet till
det andra. Varje
gang tillkommer
en mangfirgad ull-
garnstofs och ett
band med kontra-
henternas namn.
Mannens kipp,
har avbildad, ar 85
cm lang, kvinnans
ar 13 cm kortare
och spinkigare
men i ovrigt lika.
Dessa kdappar har
varit pa vandring
fran 1905 till 1963,
da de skdnktes till
Nordiska museet,
Inv. nr. 265 299.

6. Dagen fore
forsta lysningsson-
dagen reses i Viis-
terdalarna en gran
och en tall pa
bdgge sidor om for-
stukvisten i de
bada kontrahen-
ternas hem. Tra-
den dar kvistade
och barkade, sa
ndr som pa topp-
ruskan. Foto Gun-
nar Tysk, Nas,
1969.

Paras vill allt som lever pa jorden,

paras vill faglar bad stora och sma.

Ja, md vi ta priasten sa visst pa de
orden,

att syster skall paras ocksa.

Men ar det inte men,

att syster sitt ben

har stott emot karlekens sten.”

De prydligt broderade dynorna,
dukarna och tavlorna med kdapp och

krycka var merendels presenter en-
bart till fastmon och forekom framst
i borgerliga kretsar och bland rikare
bonder. Mangenstides var det dock
vanligt att aven ge fastmannen Kapp
eller krycka, men da i naturlig storlek.
Dessa Overlamnades i smyg, och det
kunde hidnda att han fick en hel hop.
Liksom Raiafs ovan anforda skild-
ring visar traditionsuppteckningarna
att lysningspresenter av detta slag i
aldre tid fungerade bade som heders-
och skamtecken.

Bruket att forara lysningsfolket
kiapp och krycka har jamforts med
lysningstraden, vilka ocksa kallats
»kryckor». I borjan av 1920-talet fo-
rekom lysningstrad i tva skilda om-
riden: det ena omfattade Dalar-
na, sydviastra Gastrikland, norra
Uppland och norddstra Vastmanland,
det andra omfattade nordostra Sma-
land och sdodra Ostergotland.” Lys-
ningstriden inom dessa tva omraden
kan dock inte utan vidare jamstallas.
I Dalarna och omgivande trakter upp-
restes traden — de var vanligen tva —
med avskalad stam och bibehallen
topp utanfor lysningsgarden och lam-
nades kvar sasom festtecken. I Sma-
land forekom det aldrig att lysnings-
bjorken restes. Uppteckningarna ger
en mycket entydig bild av seden och
dess funktion i detta omrade.

Kvillen fore forsta, andra eller
tredje lysningsdagen begav sig trak-
tens ungdom ut i en hage for att hug-
ga en priktig bjork. Denna slipade
man sedan fram med hjalp av kavlar
eller framkdrran pa en arbetsvagn.
Nir man nalkades flickans hem, tog
en spelman plats pa bjorkstammen,
och under sing och rop fordes bjor-
ken in pa girdsplatsen. Sedan ung-

94



domarna undfignats med brinnvin,
kaffe och dopp, bar de bjorken till
vedbacken och hogg sonder den eller
kapade den till mobelvirke. Men om
lysningsparet rest bort for att undga
uppvaktningen eller om fortiringen
uteblev, bommades forstugdorren till
med bjorkens grovidnda, si att ingen
kunde komma ut. Géardsfolket fick
sedan sjalv slipa bort och hugga son-
der tradet.

Denna sed gick i karnomréadet un-
der benamningen »kryckeginge», och
liksom kdppen och kryckan kunde
bjorken nyttjas som bade heders- och
skamtecken. »Det riknades som en
heder att fa en bjork, och ju mera
folk desto storre ara», heter det fran
Alghult i Smiland. Tog man diremot
ett barrtrad i stillet for en bjork, an-
sags detta som en stor skam. Om flic-
kan varit gift tidigare eller var i vil-
signat tillstind, valde man en tvil-
lingbjork. Det kunde dven forekom-
ma att man »slog en stor trivigge i
klyna pa bjorken». Tydligare kunde
avsikten inte uttryckas. Pa andra hall
— det giller bl. a. sydligaste Dalarna,
norra Viastmanland och Uppland
samt sodra Gistrikland ~ horde det
ddremot till normalseden att kryckan
skulle vara ett tvillingtrid med tva
grenar pa en stam, en lattfattlig sym-
bol for aktenskapet.

Vissa uppteckningar gor gillande,
att kryckeganget eller bjorkdragning-
en, som bruket numera vanligen kal-
las, ar en gammal sed. Mot detta ta-
lar det faktum att den ej ndmnes i
nagon av de ovan anforda 1800-tals-
beskrivningarna, vari bruket med
kipp och krycka skildras och som
hanfor sig till kryckegangets kirnom-
rade. Den ildsta litterdra uppgiften

95




7. Kryckegransfest
1928 i Tillinge
socken i sodra
Uppland, dit seden
trangde pa 1920-
talet fran de om-
raden ddir kryckan
ar ett tvillingtrad
och deltagarna
ar utkladda.
Foto Eskil Anders-
son, Enkoping.

ar fran 1896. Nagra sagesmdn har
lamnat ganska bestimda besked om
sedens inforande. Till Alghult i Upp-
vidinge uppges bjorkdragningen ha
kommit frin Fagerhult i Handbords
hirad och iakttogs forsta gangen i
Uranis by 1897. Till Aseda i Uppvi-

dinge infordes bjorkdragningen i bor-
jan av 1900-talet av en virkeshandla-
re fran Oskarshamnstrakten. I Tjure-
da och Gardsby i Ostbo forekom se-
den 1943 i byarna Rahult och Gall-
nias i socknens Ostra del sedan néagra
ar tillbaka. Dessa lokala iakttagelser

96



bekriftas dven av en jamforelse mel-
lan utbredningen pa 1920-talet och
den nykartering som hir gjorts, fig. 8.
Seden har spritts i vastlig riktning.
Pa manga hall ar den dock numera
stadd i upplosning, dar den ej anpas-
sats efter nutida forhallanden. Det

forekommer salunda att man hiamtar
bjorken med lastbil.”

Kryckegianget i Sméland och Os-
tergotland dr exempel pd informella
lysningskalas i allmogemiljo. Att ka-
las forekommit aven i aldre tid pa
vissa hall omtalar F. W. von Schu-

97




8. Bjorkdragning-
ens utbredning
under 1900-talet.
Varje prick mar-
kerar en forsamling
diir seden ar kind.
Beliggsprot. i Folk-
livsarkivet i Lund.

bert 1825: »I négra forsamlingar fi-
ras dven lysningen genom ett gasta-
bud i brudhuset: bruden undfar skin-
ker av flickor och ynglingar och be-
svarar dem genom ett gille; diar dessa

skanker aro vanllga bortfalla gavor-
na pa brollopsdagen. I Bohuslin an-
stillas fore och efter forsta lysnings-
dagen kalas, varemot vigseldagen for-
flyter utan gistabud.» Uppgiften be-

98



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

kraftas av senare uppteckningar. Fran
Bro heter det silunda att »vid varje
lysning skulle det hallas stora kalas
di slikten, grannar och alla bekanta
fran alla hall skulle bjudas. Det hin-
de nagon gang att lysningskalasen
fick ersitta sjalva brollopskalaset.»
Fran Morlanda uppger en sagesman
att detta kalas kallades »lysol».* Har
och var avslutades lysningskalasen
med dans.

I borgerlig miljo hade lysningsbe-
soken en mera formell prigel. Det
var vanligt att lysningsparet tog emot
visiter i fastmons hem under alla tre
lysningssondagarna. En viss ordning
utbildades dirvid, si att forsta lys-
ningssondagen uppvaktade de nir-
mast anhoriga, andra sondagen en
vidare slikt- och vinkrets och tredje
sondagen Ovriga bekanta. Lysnings-
visiten betraktades som en skyldighet,
och sliaktingar och goda vinner fick
en indirekt anmodan att infinna sig
genom de lysningskort som fistfolket
utsinde i samband med den forsta
lysningen.

Bruket att avisera lysningen med
kort ersattes efter hand genom att
man inforde annons i ortstidningarna
pd samma siatt som vid trolovningar
och forlovningar. Enligt en undersok-
ning av Birgitta Stigell infordes den
forsta lysningsannonsen i Svenska
Dagbladet den 29 september 1903
och en foljande den 13 december. Ar
1904 finner man tvd annonser och
1905 en annons i samma tidning. Ar
1906 annonserar ett par bade i Sven-
ska Dagbladet, Goteborgs Handels-
och Sjofartstidning och Sydsvenska
Dagbladet. I de tva sistnimnda tid-
ningarna forekommer annonser regel-
bundet fran 1910. I smastadstidning-

arna Ostersunds-Posten och Engel-
holms Tidning drojer det till 1913, in-
nan de forsta annonserna dyker upp.

Lysningsannonserna innehaller sil-
lan titlar, men en jimforelse med fa-
miljenotiserna visar att akademiker
och officerare dr de flitigaste annon-
sorerna fram till omkring 1940, da
det d@ven blir vanligt att ligre tjinste-
man, hantverkare och affirsanstillda
annonserar.

De tidigaste lysningsannonserna
har en mycket knapp formulering.
Man ndojde sig merendels med att sit-
ta ut namnen. Nagon gang tillfogades
bostadsorter, datum for forsta lys-
ningen och fastmannens titel. Ar 1920
borjade man ersitta lysningsdatum
med uppgift om dag och plats for
vigseln. Orsaken kan, som Stigell
framhallit, vara att det blev allt van-
ligare att man triaffade sin akten-
skapspartner utanfor hemorten, var-
for valet av vigselkyrka ej lingre blev
lika sjalvfallet som tidigare.

Under andra virldskrigets manga
inkallelser och livsmedelsbrist blev det
ofta nodviandigt att samla visiterna
till ett tillfalle, och detta meddelades
i lysningsannonsen t.ex. med orden:
»Mottagning den 16 september, Bra-
gevagen 2, Djursholm» eller »Visiter
den 10 sept. Frosovigen 15, Angby».
Dylika annonser, som i de ovannimn-
da tidningarna infordes i borjan pa
1940-talet, kunde dock betraktas som
en alltfor oblyg Onskan om visiter
och presenter. Darfor finner man ofta
den nagot mera reserverade formule-
ringen »Ev. visiter» i lysningsannon-
serna. Detta ar alltjamt vanligt, dven
om etikettbockerna betraktar det som
falsk blygsamhet.”

Lysningsannonserna visar, att mot-

99




Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

9. Representant
Ake Dahlenborgs
och hans blivande
maka Tora Elanders
lysningsbord

1955. Foto Len-
nart J:son Carlén,
Gateborg.

tagningen numera nistan undantags-
lost utsdttes till andra lysningssonda-
gen. Traditionellt sker den i fastmons
foraldrahem, dar slakt och vinner &
omse sidor har mojlighet att uppvak-
ta. Da kontrahenterna kommer fran
skilda orter, finner man ibland an-
nonser om mottagning bade i fast-
mons och fiastmannens hem, t.ex.
»Visiter Fotevik den 8.12, Loderup
den 15.12.» Att aven tidpunkten for
mottagningen anges ar en praktisk
dtgird, di den lokala seden kan vix-
la. Sondagen den 1 december 1968
annonserar ett lysningspar i Stock-
holm mottagning kl. 14-17, medan
ett par i Landskrona vintade besok
mellan k1. 11 och 15.

Har forlovningstiden varit kort, kan
lysningsmottagningen bli ett tillfdlle

att presentera den nya familjemed-
lemmen for mer eller mindre avligs-
na sliktingar. 1 frimsta rummet ar
den dock ett tillfalle att framfora
lyckonskningar till de blivande ma-
karna. For fastfolket kan lysnings-
mottagningen ofta ge ett ej forakt-
ligt bidrag till bosittningen. Tidigare
var det vanligt att fastrar och most-
rar broderade in sina valgangsonsk-
ningar i kuddar, dukar och andra
prydnadsting. Foremal av bestiende
virde i silver och glas tillhor allt-
jamt de traditionella lysningspresen-
terna. Praktiskt inriktade unga lys-
ningspar foredrar i allmidnhet nytto-
foremal. Deras egna Onskemal tillgo-
doses vil ofta, men det hindrar ej att
fantasin har sin begransning och att
traven av osthyvlar och brodrostar

100



10. Pa NK i
Stockholm ligger
lysningsboken med
onskelistorna till-
ganglig i en liten
paviljong pa ny-
silveravdelningen.
Foto 1969.

vaxer pa lysningsbordet. En lysnings-
mottagning kan darfor utgora ett ba-
de lustigt och prévosamt evenemang
for savil givare som mottagare. Nag-
ra storre butiker och varuhus har ut-
nyttjat situationen och lagt upp en
siarskild lysningsbok eller latit trycka
presentlistor, vari lysningsparen kan
markera sina onskemal. Meningen &ar
att vianskapskretsen skall hora sig for
var Onskelistan finns och sedan gora
sina inkOp dir, varefter avprickning
sker. Svenskt Tenn i Stockholm intro-
ducerade bruket redan 1935.
Fortaringen vid lysningsmottag-
ningen synes knappast ha den prestige-
fyllda betydelse som vid andra mir-
kesdagar. Som regel bjudes kaffe och
kakor samt ett glas vin. Under 1960-
talet har lysningsmottagningen ofta

i annonserna kallats »Lysningskaffe».
Denna formulering, som verkar mind-
re pretentios dn »visit» och »mottag-
ning», har rekommenderats av eti-
kettbockerna och kan i de ovannimn-
da tidningarna beldggas fran 1964.
Formuleringen tycks framst ha slagit
igenom i de sydsvenska tidningarna
men om detta beror pa annonserings-
praxis eller speglar skiftande um-
gangesvanor undandrar sig mitt be-
domande. I vissa samhillsskikt synes
kafferepet halla pd att ersittas av
cocktailpartyt, och det dr ej osanno-
likt att dven lysningsmottagningen i
stider och andra tidtorter mer och mer
far denna pragel.

Lysningsannonserna har i allt stor-
re utstrickning kommit att fylla den
kommunikativa funktion som kungo-
relsen fran predikstolen hade i en tid,
dia kyrkogangen var allmian. Uppre-
pade ganger och med skilda motive-
ringar har man under de senaste ar-
tiondena rest kravet pa lysningens
slopande. Fr.o.m. den 1 juli 1969
upphorde giftermalsbalkens foreskrift
att aktenskap skall foregds av lysning
i kvinnans hemforsamling att gilla.
Tillkannagivandet fran predikstolen
av ett forestaende dktenskap sker dock
fortfarande, om kontrahenterna sa
onskar. Meddelandet kan dven ske ef-
ter vigseln. Eftersom lysningen foljes
av en forbon, star fordndringen dven
1 Overensstimmelse med religionsfri-
hetsprincipen.

Rundfragningar hos pastorsimbe-
tena, som alltjamt handhar hinders-
provningen, tyder pa att samhalls-
strukturen och den kyrkliga sedens
stabilitet i stor utstrickning avgor,
om man Onskar lysning eller ej. Fram-
forallt i de storre stiderna vill manga

101



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

ej ha lysning, medan man i lands-
bygdsforsamlingarna atminstone vid
forstagangsaktenskap knappast kan
marka nagon forandring.

Den svenska lysningsseden, vars
konturer har tecknats, aterspeglar i
sina olika smadrag ett storre monster.
Den har fran borjan och till var egen
tid varit en form for den sociala kon-
trollen vid &ktenskapets ingaende.
Denna har utovats savil av samhalls-
institutioner — stat och kyrka — som
av olika samhallsgrupper. Trots att
den diarigenom bade haft en formell
och informell prigel har den sa langt
tillbaka vi kanner polariserats i de
tva begreppen heder och skam, dvs.
bottnat i en bestaimd samhallsmoral
och i manniskors Onskan att halla
denna levande.

Som social kontrollform har lys-
ningen sedan lange varit foraldrad.
Lysningskravets slopande ar en natur-
lig foljd av samhallets forandring.
Men seden har sitt eget grepp om
maianniskorna och kan overleva bade
lag och rit. Oberoende av om man
later hindersprovningen efterfdljas av
tillkinnagivande i kyrkan fortlever
familjeseden. Dagstidningarnas talri-
ka annonser om lysningsmottagning-
ar aven efter den 1 juli 1969 ger ett
klart bevis hirfor. De ar tillika ett
vittnesbord om centraldirigeringens
begrinsning och om traditionens
styrka.

* L. Carlsson, Lysning for dktenskap, i
Kulturhistoriskt lexikon for nordisk
medeltid 11 (1966), sp. 30 f.; G. Haf-
strom, Trolovning och lysning, i Svens-
ka Dagbladet 28/3 1967.

* H. Hildebrand, Sveriges medeltid I
(1879) s 93, 99:

® N. Soderlind, Katekes och kyrkvigsel,
i Kyrkohistorisk arsskrift 1968.

* H. Pleijel, Katekesen som svensk folk-
bok (1942) s. 40; E. Enochsson, Den
kyrkliga seden med sarskild hinsyn
till Visteras stift (1949) s. 43, 89, 255;
Svar pa fragelistan LUKA 1 samt
Gammal kyrklig sed, Kyrkohistoriska
arkivet, Lund.

LUKA 1579, 4588, 1001, 4409, LUF
209, LUKA 4290, 3157.

F. W. von Schubert, Sweriges kyrko-
forfattning och ldaroverk for dldre och
nyare tid (Overs.... av A. Z. Petters-
son) 2 (1825) s. 56; E. Wigstrom, All-
mogeseder i Ronnebergs hirad pa
1840-talet (1891) s. 38 f: N. Lovén,
Folklifwet i Skytts hiarad i Skane vid
borjan af detta &rhundrade. Barn-
domsminnen. Utg. af Nicolovius
(1924) s. 158.

" Svar pd fragelistan LUKA 1, Kyrko-
historiska arkivet, Lund.

&

N.-A. Bringéus, Kyrkans tjinare i Or-
kelljunga pastorat (1950) s. 176.

L. F. Raiaf, Ydre harad 1 (1856) s.
110 samt senare traditionsuppteckning-
ar.

J. J. Oller, Beskrifning ofwer Jems-
hogs sochn i Blekinge (1800) s. 217 f.;
S. Halldén, Lysning pa ny, i Folkmin-
nen och folktankar 25, 1938; G. Jeans-
son-I. Kindblom, Kring livets hogti-
der i Orkelljunga forsamling (1968)
s394

' Svar pa fragelistan LUKA 4.

* [J. Gaslander], Beskrifning om swen-
ska allmogens sinnelag, seder wid
de arliga hogtider, frierier, brol-
lop, barndop... Utg. av F. Wester-
dahl (1774) s. 53.; EU 9159; L. Ja=
hansson, uppteckning i Hammarstedt-
ska arkivet, Nordiska museet; B.
Hellman, »Ge pad brudbordet» och
andra ildre, &ngermanlindska brol-
lopsseder, i Arkiv for norrlindsk hem-
bygdsforskning 1943-1944, s. 162.

102



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

* Ostgota-Posten 6/12 1889; E. Wig-

strom a. a. s. 39; J. J. Oller a. a. s.

263.

R. Frimannslund, Skikk og tro ved

friing og bryllup, i Nordisk kultur

20, 1949, s. 55; S. Balter, Historiska

anmirkningar om kyrkoceremonierna

(3 uppl. 1838) s. 461.

™ L. Hagberg, Kipp och krycka och
kryckestat, i Fataburen 1915; E. Hav-
ton, Bruk i Tjust, utg. av C.-H. Till-
hagen, i Tjustbygdens kulturhistoriska
forening 16, 1959, s. 11; B. E. Hilde-
brand, Manuskript i K. Vitterhetsaka-
demiens arkiv; L. F. Raif, a. a. s. 110;

SUMMARY
Publishing the banns for marriage

The publishing of the banns as a con-
dition for marriage was laid down by
the fourth Lateran Council in 1215,
and by the following vear it was stipu-
lated in Sweden. Among other things
the intention was to prevent the so-called
secret marriages that were entered into
according to other forms than those
approved by the church, and also to
prevent marriages between too closely
related persons. The investigation was
done by the clergy, and the publishing
of the banns came to be an instrument
in the education of the masses. The
Ecclesiastical Statute of 1686 regularized
the earlier practice and prescribed as a
condition for the banns being published
that the affianced couple should know
Luther’s catechism and have partaken of
the Holy Communion. Only after testing
their knowledge, fig. 1, a cerficate for
the banns was given in which the couple
was characterized according to their
social and moral standing.

M. Mattsson, I Ydre pa 1800-talet
(1932) s. 461.

Brollop I, Hammarstedtska arkivet,
Nordiska museet.

" K. Rob. V. Wikman, Brollopstridet,
Rig 7, 1924, s. 165.

Forteckning dver de anforda och kart-
lagda beldggen i LUF A 2886.

" EU 25292; C.-M. Bergstrand, Gam-
malt frin Orust (1962) s. 215.

B. Stigell, Lysningsannonsen (uppsats
i Nordisk och jimforande folklivs-
forskning, framlagd vid professor Brin-
géus seminarium 2/12 1968, LUF
A 2722).

The time for having the banns pub-
lished was adjusted to fit in both with
the directions of the Church and with
popular belief. It was regarded as a good
start for the marriage when the banns
were published in the waxing moon. The
long survival of this custom and its
regression in the 20th century is shown
in a diagram, fig. 2, from a parish in
North-Western Skéne.

When the couple to bs married ar-
rived at church on the second or third
Sunday, the girl showed through the ar-
rangement of her headgear that she was
a virgin. When the banns had been pub-
lished according to the formula in the
Book of Common Prayer, it was said
that the couple had broken their legs or
fallen down out of the pulpit. In North-
ern Sweden and in Finland this phrase
was connected with the custom of giving
the girl a present of a walking-stick or
a crutch in miniature, fig. 4. This cus-
tom, which is known from the early

103



Nils-Arvid
Bringéus:
Lysning

18th century, was usual foremost among
the middle classes and the wealthy far-
mers. The gift could be accompanied by
a congratulatory poem. The young man
could be presented with a real walking-
stick or crutch, which either could be
prettily decorated or be just a knobby
stick. These presents could thus signify
either honour or disgrace. This was also
the case with the “banns” trees in
Middle and Southern Sweden. In the
first-mentioned district the tree was
put up against the porch, fig. 6, in the
latter, the birchtree was cut up to fire-
wood. It was an honour to be called on
in this way, but if the girl was pregnant
the honour could be changed into shame.
That would also happen if the callers
received nothing to eat or drink. Then
the birch-tree would be placed as a bar
across the main door, and the people
living on the farm would themselves
have to drag it away and cut it up.

In middle-class milieu the calling
on the bridal couple had a more formal
character. The publishing of the banns
was advertized by cards, from the be-
ginning of the 20th century also through

the daily press. During the second world
war it became customary that the recep-
tions were concentrated to the second
Sunday. That is the day when the young
couple receive congratulations and pre-
sents from relatives and friends. The
refreshments usually consist of a glass
of wine and then coffee and cakes.

The 1st of July 1969 this centuries old
ordinance, that a wedding must be pre-
ceded by publishing the banns in the
woman’s home community, ceased to
be. If the couple so wishes, an announ-
cement can still be made before or after
the wedding. Since the publishing of the
banns is also an act of ecclesiastical
blessing it is only natural that on the
principle of religious freedom it has been
made into a voluntary act, As a form of
social control it is long since outmoded.
But custom has its hold on human beings
and can survive both law and rite. This
is shown by the numerous notices in the
newspapers about receiving callers on
the second Sunday, even after the first
of July 1969. They bear witness of the
limited scope of central direction and of
the strength of tradition.

104



	försättsblad 1969
	00000001
	00000007
	00000008

	1969_Lysning_Bringeus N-A

