T Uadnqejess-- .

)i

:
H
¢
4
i

o Nl

AR e




Fataburen

1976

Nordiska museets och Skansens arsbok



Redaktor: Magne Velure i samarbete med Bengt af Klintberg
och Reimund Kvideland

Parmens fargbild: Morksuggor utanfor ett fonster, akvarell
| av Verner Molin. Tapeten ar fran Nordiska museets samlingar.

‘ Tryckt hos Berlingska Boktryckeriet, Lund 1976
ISBN 91 7108 122 4



Trivsbiten

En studie i kulturell adaptation

Nils-Arvid Bringéus

Fran min barndom erinrar jag mig att mor
eller mormor ibland lockade oss syskon att
ata upp den sista biten av smorgésen ge-
nom att kalla den for trivsbiten. ”At upp
den sista biten ocksd, det ar trivsbiten”,
hette det. Eller: ”At upp trivsbiten, sa blir
du stor och stark!”

Kanske ar det sjalva ordet som bidragit
till att trivsbiten stannat i minnet. Att den
fatt ny aktualitet sammanhénger med att
mina studier av matvanor och méaltidsseder
dven kommit att omfatta det ritualiserade
beteendet, folktron och folkdikten.

Foreteelsen kan synas alltfér obetydlig
for att bli foremal for ett seriost studium.
Men & andra sidan ar det en fordel att vid
en etnologisk analys kunna utga fran en
enkel, men samtidigt allman och alldaglig
kulturyttring.

Bakgrund

Forestiallningen om trivsbiten bottnar dels
i det faktiska forhallandet att det kan vara
svart for sméa barn att dta upp de sista mat-
bitarna, dels i en samhéallsnorm som sager
att man bor ata upp den mat man fatt. Ett
sitt att 1osa problemet dr att andra normen
och lata barnen &ata sd mycket de vill och
lamna resten. For den aldsta levande gene-
rationen var detta otankbart.

Aven for yngre foraldrar var det svart att
se barnen lamna bordet utan att ha atit
upp, niar det fanns s& manga sviltande
méanniskor i varlden. Darfor bad man bar-
nen att tdnka p& de fattiga kineserna och
snallt dta upp. Att ingen fattig kines dnda
kunde fa gladje av de overblivna matbitar-
na spelade mindre roll i sammanhanget.
Bristen pa mat i varlden blev for manga en

anledning att hélla fast normen att mat ar
nigot som man inte skall vardslésas med.

Om man vill uppratthalla normen att
man skall dta upp den mat man fatt sa kan
man istdllet forsoka hjalpa barnen att fa
ner det sista. Nar det géller direkta mat-
vagrare forekommer det att man tillsatter
fargamnen som gér maten mera attraktiv.
Detta utsitts vi ju standigt sjalva omedve-
tet for av livsmedelsfabrikanterna.

Inte all mat ar lika svaraten. Barns for-
kirlek for det som ar sott har gjort efterrat-
ten till en “morot” som ofta kommer till
anvandning for att fA barn att ata upp.
”Ater du inte upp, far du ingen efterratt!”
Liksom Mary Poppins ”spoon full of sugar”
forutsatter att det finns socker sa forutsat-
ter efterrittstricket att det serveras efter-
ratt. Undersokningar av maltidsvanor vi-
sar att den sota efterratten i svensk hus-
manskost dr en sen foreteelse.

Aven da efterratt saknats har man emel-
lertid kunnat spara det basta till sist och
1atit det bli en beloning. Om palagget inte
rackte till hela smorgasen har det skjutits
fram steg for steg for att den sista biten
skulle bli en godbit. Men inte heller smor-
gisen ar urdldrig. I aldre tid ats brodet
oftast utan sovel. For att fa det att lattare
slinka ner kunde man blota upp det i mjolk,
dricka eller ndgon annan vatska.

I sydviastra Skane var det vanligt att
man skar sonder det grova brodet i smé
tdrningar som man spetsade pa kniven och
doppade i syltemjolk (sur kokt farmjolk
med tjock konsistens). Syltemjolken kunde
darfor kallas for ”brodlura” (Bringéus
1970, 120).

Om ordet brodlura har anvants i bildlig
bemirkelse si har det & andra sidan fun-

185



nits satt att direkt lura brod i barn. Nar vi
ber barnen att ta “en sked for far, en sked
for mor och en sked for lillebror” s& ar det ju
ingenting annat an ett pedagogiskt trick
att fasta uppméarksamheten pa kianda per-
soner i barnets narhet och samtidigt avleda
uppmarksamheten fran den svératna ma-
ten.

Det ar som en saddan brodlura som talet
om trivsbiten fungerade i min barndom. I
stallet for att avleda uppmiarksamheten
fran den sista biten gjorde man den mera
intressant. Den blev sjilv en morot. Den
blev en vaxebit eller styrkebit som forvand-
lade sm& méanniskor till stora. Var den till
skillnad fran efterriatten ett gott pa storre
avsténd, s& var den & andra sidan ocksa ett
storre gott. Barnets uppfostran har alltid
varit framtidsorienterad. Redan for ett litet
barn &ar det ett mal att striva efter att bli
stor. Trivsbiten har alltsd passat vil in i
monstret.

I sin uppsats "Metafolklore and oral lite-
rary criticism” framhaller Alan Dundes
nédvandigheten av ”rigorous and systema-
tic elicitation of oral literary criticism”
(1975, 54). Detta bidrag kan ocksa ses som
en kritisk analys av uppfattningar som
diskuterats av en dldre generation folklo-
rister i Skandinavien.

Kravet pa oral literary criticism” stall-
des tidigt av Carl Wilhelm von Sydow. Det
implicerades i hans granskning av folktra-
ditionens kategorier. Ett studium av trivs-
biten leder ocks& med nédvindighet till ka-
tegorisering.

"Vitamin”'?

Trivsbiten hér hemma inom dietetiken. Vi
kan darfor knappast underlata att stalla
fragan om det finns nagot som talar for att
forestallningen om densamma kan bottna i
rent faktiska forhallanden.

Man skulle kunna resonera si hir: Den
sista delen av brodet ar skorpan. Denna
kan innehalla nyttigare naringsmedel &n
den 6vriga delen av brodet eller ger &tmins-
tone tander och tuggmuskler arbete, vilket
ytterst paverkar det allménna valbefin-

186

nandet. I Tyskland finner man darfor lik-
nande forestallningar knutna till brodets
andstycke (skalken, kanten, knallen) som
hos oss till trivsbiten (Berger 1954, 60 f).

Att forestdllningen om trivsbiten och
brodskalken kan vara betydligt dldre &@n
medvetandet om skorpans eller tuggandets
nytta behover inte betyda ndgot i samman-
hanget. Inom dietetiken finns det ménga
exempel pa att man valt att dta det som ar
nyttigt, ldngt innan man visste att det var
hélsosamt. Trivsbiten skulle siledes kunna
vara en motsvarighet till den gamla upp-
fattningen att det ar nyttigt att 4ta moglat
bréd (Torner nr 239). I moglet har det ju
visat sig finnas penicillin, varfoér det kan-
ske kunde finnas ndgon grund for talesittet
om det moglade brodet.

Trivsbit &r harlett av verbet bita och an-
vandes, som Svenska Akademiens ordbok
uppger, framst om bréd. Uppteckningarna
visar dock att ordet kan brukas ocksi om
annan foda, t.ex. den sista skeden grot.
Eftersom grét har en homogen konsistens
kan det knappast goras gillande att den
ena grotklicken skulle vara mera nirings-
rik @n den andra. Det forefaller alltsd
mycket langsokt, eller rentav uteslutet, att
finna en empirisk forklaring till forestill-
ningen om trivsbiten som ar en bestidmd
munsbit, den sista. Detta utesluter emel-
lertid inte att den kan ha en rationell for-
klaring. Vad som &r rationellt dr inte for
alltid givet. Det sammanhénger med min-
niskors vaxlande referensramar eller kog-
nitiva system.

Fikt?
En fiktion, eller ett fikt, for att anvinda
von Sydows terminologi, ar ett pahitt i syfte
t.ex. att roa eller att uppfostra. Fikten kan
med avseende pa tillkomst och anvandning
indelas i individuella, litterara och folkliga.
En sommar pa Osterlen roade jag mina
barn med att berdtta om ”den glada laxen
fran Gladsax”. Denna fiktiva lax, tillkom-
men som en ordlek forblev var familjeegen-
dom och glémdes snart bort nar vi ater flyt-
tat till stan. Trivsbit ar ocksd ett trevligt



I

SRTrUHET

T TR

7 montis
e

ROAWA \:

Wiipeear

lmiza;zwlm T

I

=l
¥ » : \T& N

¥
A3
§\
=
&
e
AT
A3
1
%
'%i

1. Ovan atergivna kistebrev med motiv fran Jesu barndom utkom i flera
upplagor. I en vers som finns pa ett tryck fran Lund ar 1791 forklaras det att
bilden “Wil wisa, at man mat med bén och tack skal ta, | Om man af
Himlens GUD wilsignelse wil ha”. Foto Nordiska museet. 187




100 km
1
\

2. Teckenforklaring till kartan: 1 =trivsbit, 2 =hdlsebit, 3 =vdxebit,
4 = maktbit, 5 = minnesbit, 6 =jigarebit, 7 =hungrig vin. Beliggsforteck-
ning forvaras i Folklivsarkivet, Lund.

188



ord, men det behovs i princip bara ytterli-
gare ett belagg for att mojligheten att det
ar en individuell forestallning kan uteslu-
tas. Den danske folkloristen Hans Ellekilde
tillhandahéller ett sddant: "Jeg husker saa
levende fra min barndom i Hellebek ved
Helsinggr o. 1900 min moder sige til min
lillesgster, naar det kneb at faa den sidste
bid brgd ned: 'Nu skal du spise Trivsbiden
med, ellers bliver du ikke stor.”” (Ellekilde
1938, 94 f.). Detta ar en direkt motsvarighet
till min egen barndomsupplevelse.

Att man talat om trivsbiten bade i Sveri-
ge och i Danmark skulle emellertid kunna
forklaras som ett resultat av spridning pa
litterar viag, "booklore”. Att H. C. Ander-
sens saga om “Ole Lukkegje” haft betydelse
for spridningen i borgerlig miljo av fore-
stallningen om John Blund - ett direkt pe-
dagogiskt fikt — &r mycket troligt. Sanno-
likheten for att trivsbiten har ett litterart
upphov minskar emellertid i och med att
foreteelsen, som vi skall se, har en avsevard
alder. Fore 1900-talet hade barnbocker
mycket liten spridning, och eftersom skil-
lingtrycken veterligen inte behandlat en
sédan amneskrets kan vi ocksa bortse fran
mojligheten av att trivsbiten skulle kunna
harledas fran triviallitteraturen.

En kartlaggning av uttrycket trivsbit
(fig. 2:1), visar att ordet forekommit i Ska-
ne, sodra Halland samt sydligaste delen av
Sunnerbo harad i sydvastra Sméaland. Fran
norra Halland finns sporadiska belagg for
snarlika uttryck sdsom “véxebiten” (fig.
2:3) och “halsebiten” (fig. 2:2).

Uppgifterna hanfor sig till 1800-talets
slut och 1900-talets borjan. Rietz belagger
ordet trivsbit frdn Sk&ne négot tidigare
(1867, 753). "Ordbog over det danske
sprog” (24, 522) hanvisar utom till Elle-
kildes uppgift till ett belagg fran Léso.
Savil oster som vaster om Oresund fore-
kommer ordet bade i den léangre formen
trivelsebit (trivelse(s)bid), som i den korta-
re formen trivsbit, (trivsbid). Identiska
eller snarlika ord pa 6mse sidor om Ore-
sund har vi ratt att betrakta som arv fran
den tid Skéaneland tillhérde Danmark.
Trivsbiten ar alltsa en traditionell, folkligt

forankrad forestallning, som atminstone
gér tillbaka till 1600-talets forra halft.

Redan i forsta upplagan av ”Arets folkli-
ga fester” (1915) berér Martin P:n Nilsson
trivsbitens pedagogiska funktion, men av-
visar den som forklaring: "En och annan
har val som barn blivit formanad att dta
upp ’trivsbiten’ och lever formodligen i den
forestallningen, att fordaldrar som ville, att
barnen skulle dta ordentligt och ej lamna
kvar nagot, hittat pa att man skulle trivas
sarskilt bra av skorporna och de sista bi-
tarna av smorgasen, for att battre kunna
uppfostra barnen till maltidsskick. S& en-
kel ar saken emellertid ej” (1915, 212).

Hilding Celander ar medveten om trivs-
bitens pedagogiska funktion, men vill inte
heller forklara den som ett pahitt: "Det pe-
dagogiska viardet av dessa bendamningar,
nar det galler att fA barn att 4ta upp den
sista biten, ligger i 6ppen dag, och har gi-
vetvis sin dryga andel i att dessa uttryck
har levt kvar sa lange och sa allméant. Men
denna forklaring racker inte ensamt till”
(Celander 1928, 183 f.). For Albert Eskerod
ar daremot talesittets pedagogiska funk-
tion tillracklig som forklaring till dess
uppkomst: “Den pedagogiska karaktaren
ar tydlig och talesattet tillampas framst pa
barnen.” Eskerod karakteriserar trivsbiten
direkt som fikt: ”Det finns ocksd gott om
sddana pedagogiska fiktioner ... de flesta
avsedda for barnen. Den som svar, sags bli
svart om munnen, den som ljuger far vita
flackar pad naglarna. Den sista brodbiten
skall man &ata upp, ty det ar trivsbiten”
(Eskerod 1947, 43, 142, 330).

Medan de pedagogiska fiktionerna i aldre
tid begagnats i barnets moraliska fostran
har de i vara dagar kunnat komma till an-
vandning i deras hygieniska fostran. Tand-
trollen, som ar kéanda bade i Europa och i
USA ar ett exempel harpa. Den som talar
om tandtroll for att f& barn att lata bli att
ata snask tror inte sjalv pa nagra tandtroll.

Tandtrollen replierar pa den gamla fore-
stallningen om troll och skadegérande va-
sen 1 manniskans omgivning. Men de har
aldrig varit forknippade med tandskador.
Detta ar en adaptation, som i Sverige inte

189



ar aldre an 1930-talets tandvardspropa-
ganda. Jamforelsen med tandtrollen vicker
fragan om &dven trivsbiten kan vara en sen-
tida adaptation? Innan jag gir in hirpa
finns det emellertid anledning att undersé-
ka om forestallningen om den sista matbi-
ten kunnat uppsté pa& annat sitt.

Folketymologi?

I uppteckningar fran 6ver hundratalet or-
ter i vastra Sverige (Vastergétland, Bohus-
lan, Dalsland, norra Halland, vastra Sma-
land) kallas den sista biten "minnesbete”
(fig. 2:5). Denna beteckning har ej beaktats
av den tidigare forskningen. Fran Vattle
harad omtalas t.ex. att ’d& barnen limnade
négot och inte ville dta upp det, s& lamnade
de minnesbeten. Da tappade de minnet”
(Olsson 1945, 116). Fran Jungs socken i
Vastergotland heter det: "Den sista biten
av smorgésen skulle inte lamnas for da fick
barna svart att lara sig lasa. Den kallas
‘minnesbeten’.” ~ Att  minnesférmégan
skulle vara knuten till den sista brodbiten
har néppeligen nidgon vuxen person trott.
Nar man lockat maten i barnen med ett
sddant hot s& har man alltsa tillgripit en
verklig brodlura. Men ar det ett pahitt gri-
pet ur tomma luften? Varfor just forlust av
minnesférmagan, varfor inte av syn eller
horsel?

Det fortjanar observeras, att de flesta
uppteckningarna talar om ”"minnesbeten”,
en &lderdomlig form som bl.a. forekommer i
Karl XII:s bibel, i uttrycket "en beta bréd”
(i Konungaboken 17:11). I sjalva verket
kan uttrycket ”att f& en minnesbeta” ocksa
harledas frin Bibeln, nirmare bestamt
fran skildringen av hur Jesus instiftar
nattvarden. I samma o6versdttning heter
det att nar Jesus "hade indoppat brodet,
gav han det Judas Simonis Ischariot och
efter den betan for Satan in i honom” (Jo-
hannes 13:26-27). Pelle Holm framhéller
uttryckets anvandning i Odhners skildring
av hur Gustav Vasa kuvade klockupproret
1532: ”Nu markte dalkarlarna, att de fun-
nit sin 6verman, och hollo sig efter den be-
tan stilla” (Holm 1960, 27).

190

“"Minnesbeten” som brodlura ar alltsa ett
exempel pa en sekundar adaptation. Upp-
teckningarna visar, att den oftare anvints
som ett hot (att man skulle tappa minnet
om man inte at upp sista biten) &n som ett
lockelsemedel (att man skulle f4 gott minne
om man at upp biten). Detta passar bra
ihop med anvéndningen av ordet minnes-
beta. Har man fatt en minnesbeta si aktar
man sig nédsta gang.

Det ar uppenbart att uttrycket minnes-
bete for den sista matbiten inte kunnat
uppstd utan forefintligheten av andra be-
teckningar harfor. Kartan visar att den in-
gér i ett regionalt monster. Vi skulle darfor
kunna betrakta den som en “ekotyp”, som
blivit dominant i véstra Sverige och dar
sannolikt trangt ut en tidigare beteckning.
Vi far har samtidigt en varning for att ifra-
gasatta logiken bakom ett uttryck eller en
forestallning. I detta fallet har upphovet
kunnat klarlaggas. I andra fall kanner vi
inte referensramarna. Nar det t.ex. i en
uppteckning heter: ”Sista biten av en
smorgas kallades ’slinken’, och &t man ej
upp den, forlorade man minnet” (IFGH
3249:3) sa kan pastaendet forefalla helt ab-
surt. I belysning av de tidigare talesatten
blir det daremot begripligt. Detsamma gil-
ler om en annan blandform, upptecknad i
Vastergotland: ”Sista biten av smérgisen
kallades jagarbit. At man ej upp jagarbiten,
miste man minnet” (IFGH 3247:2).

Metafor?

Beteckningen jagarbit i den anférda upp-
teckningen ar belagd fran ytterligare atta
orter, alla i Vastergétland (fig. 2:6). Fran
N. Vanga heter det att "man skulle aldrig
lamna en bit brod eller smorgés, den kalla-
des ’jagarebiten’. Det sades: *At upp biten sa
slipper jag jaga dig’.” Fran Sparlésa omta-
las: "Da vi rédka lamna en bit ndn ging,
sade far till oss: 'Du ska ata upp beten &
inte lata den jaga dig!'”

Uppteckningarna kan ge intrycket av att
den sista biten &r ett levande vasen, som far
omkring och jagar det barn som inte vill ata
upp den sista biten. En aldre forskargene-




ration skulle kanske tolkat jagarbiten som
ett uttryck for animism. I sjalva verket ar
den en metafor. Men hur skall den forkla-
ras?

I en uppteckning fran Karrakra i Vaster-
gotland heter det emellertid: "Sista biten
av en smorgds kallades Jéagarebiten. Till
den som lamnade en sddan sade man: 'Det
ar nagon i din sldkt som ar hungrig’.” Ett
ytterligare fortydligande lamnar en upp-
teckning fran Laske Vedum i Vastergot-
land: "Om nagon av bordsgasterna lamna-
de en bit av en smorgés, och en annan at
upp den, blev den som lamnade biten
jagtad av den andre i arbetet under ater-
stdende delen av dagen”. Den som far den
sista biten far alltsa ocksa Gvertaget.

Det tycks vara en konkurrenssituation
som uttrycket jagarebiten frammanar. En
sddan metafor har varit fullt begriplig for
barn, som sjalva ofta leker "hék och duva”
eller andra jagarlekar.

Metaforerna utgor en forradisk kategori,
eftersom de kan bilda grunden for sekundar
folktro. Otvivelaktigt har man kunnat
locka barn i en viss alder att tro pa jagare-
biten. Den fungerar alltsd som ett pedago-
giskt fikt och ar inte uttryck for nagon folk-
tro.

Folktro?
Norr och Gster om den gamla dansk-sven-
ska riksgransen talar man inte om trivsbi-
ten, utan om maktbiten (fig. 2:4). "Barn
lilla, &t upp din maktbit”, heter det t.ex. i
en uppteckning fran Ostra hiarad i Sma-
land. Uttrycket ar kéant i 6stra Sverige fran
Blekinge till Uppland. Det ar troligt att den
tidigare utbredningen aven omfattat vastra
Sverige, men att den blivit uttrangd av be-
teckningen minnesbit. Harpa tyder bl.a. be-
laggsanhopningen i nordligaste Bo-
huslan. Uttrycket maktbit forekommer
aven i Nyland och Osterbotten i Finland
(Wessman 1,506; Finlands svenska folk-
diktning VII:3,69, 684; VII:5,728).

I sedermera Karlstadsbiskopen Daniel
Herweghrs (1720-87) latinska ordbok over
Vastmanlandsmalet heter det att "magts-

bit” &r ”frustulum panis, de qvo nugantur
aniculae, qvod nisi a pueris consumatur,
vires et robur amittent” dvs. maktsbit dren
brodbit, om vilken gummorna skamtar att
om den inte dtes upp av pojkarna, forsvin-
ner kraft och styrka (Herweghr 1925,99). I
Carl-Herman Tillhagens utgava av Erik
Havtons anteckningar fran 1818 av bruk,
seder, fordomar, vantro och vidskepelse i
Tjust heter det: "Maktbit kallar man den
brodbit, som man har av sin brédskiva
kvar, dd man slutat sin maltid. I allmogens
hus och ringare standspersoners lamnar
ingen garna kvar efter sig denna maktbit i
vardagslag, utan han uppates, aven torrt
och utan tillsats av annat, om intet ar kvar
pa tallriken. Synnerligen tillhallas barn att
ej lamna den efter sig.” (Havton 1959,26.)

Det ar framforallt beteckningen maktbit
pa den sista biten vid méaltiden som givit
upphov till tolkningen av densamma som
folktro. Vi moter en saddan uppfattning ti-
digast i en uppsats av Nils Edvard Ham-
marstedt:

“Enligt den ursprungligaste religiosa
uppfattning som  religionsforskningen
kunnat pavisa — animismen - innebodde i
alla foremal och fenomen ett liv, en makt,
sdsom vart svenska folk @nnu pé ett full-
komligt animistiskt vis uttrycker sig. Den-
na makt forestdllde man sig mer eller
mindre materiell ... Ocksa vid baket flydde,
menade man, makten ... undan till det sist
kvarblivna av degen och dar gallde det att
infdnga honom. Ja, till och med sedan bro-
det graddats, 4gde samma forhallande rum.
Den sista biten av ett brod kallades darfor
av var allmoge maktbiten. I Schleswig av-
skar bonden pa jul-, nyars- eller tretton-
dagsaftonen, sedan han gjort korstecknet
over henne, andbitarna, alltsd 'maktbitar-
na’ av kakan och férvarade dessa till var-
plojningen, d& de givos at dragarna”
(Hammarstedt 1905, 243 f.).

Martin Nilsson bygger vidare pd Ham-
marstedts resonemang likval utan att be-
trakta trivsbiten som en inkarnation av sé-
desanden: “Ett allmogenamn pé trivsbiten
ar ‘'maktbiten’. I den sista biten av kakan
koncentrerar sig all den narande kraft och

191



makt, som finnes i brodet, liksom makten i
sadesfaltet, nar saden hugges, koncentre-
rar sig i den sista kdrven. Forst om man
kanner denna &skadning, forstdr man, var-
for trivsbiten medfor sarskild vélsignelse”
(Nilsson 1915, 212).

I sin uppsats ”"Sadesanden och den sista
karven i svenska skérdebruk” tar Hilding
Celander upp Hammarstedts och Martin
Nilssons resonemang, d&ven om han inte
héanvisar till deras arbeten: "Ett genomgé-
ende drag i de primitiva forestallningarna
om den vaxande grodans 'makt’, ar att den-
na vid sadens avmejande flyr undan och
slutligen gommer sig i de sista kvarstiende
strdna. Det &r sdledes hela sadesfaltets
vaxtkraft eller fruktharhetsmakt koncent-
rerad, alldeles som brodkakans néarings-
kraft i det sista Aaterstdende stycket,
‘makt-biten’ (Celander 1920, 98). Celander
aterkommer till problemet i en ny uppsats
1928. Tanken pa "makten” som lever i den
allra sista aterstoden ”tillampas i sina
yttersta konsekvenser si, att den allra
sista biten av brodkakan i sig innehéller
hela brodets ’makt’. Den kallas déarfor
allmént maktbiten. Det duger inte att
lamna den: 'det anses menligt, emedan
krafterna darigenom fortagas’. (Rietz.)
Men tvartom genom att dta den blir man
stark. Darfor heter den ocksé trivselbiten
eller i Narke kdtbiten (av adj. kat i bety-
delsen frodig, kraftig)” (Celander 1928,
183).

Den sista karven tolkas av Hans Ellekil-
de som en “kraftneg”. Han betraktar
“folketroen om den sidste Bid, Maktbiten,
som den kaldes i svensk” sdsom et Side-
stykketil Kraftneget” (Ellekilde 1938,94f.).

I sin avhandling "Arets dring” refererar
eller hanvisar Albert Eskerod till Ham-
marstedts, Celanders och Ellekildes tolk-
ningar av trivsbiten som en maktbit. Ce-
lander kritiseras for att under begreppet
maktkoncentration ha sammanfort psyko-
logiskt sett olika forestéllningar. "Sista ka-
kan ger brod i huset” hor helt till kontinui-
tetens magi eller tomhetens tabu. "Men
inte s& med maktbiten eller trivselbiten.
Denna ar ingalunda den sista brodbiten i

192

huset, utan en bit vid méaltiden, som sar-
skilt barnen latt nog vilja lamna, d& de
plotsligt kédnna sig matta” (Eskerod
1947, 142).

Eskerod har otvivelaktigt ratt i att man
inte utan vidare kan sammanstalla trivsbi-
ten-maktbiten med den fulla eller tomma
brodkorgen. Den senare nyttjades att ta
tecken eller tydor av vid matbordet. Men
man har aven kunnat ta tydor av brodet. 1
Tyskland ar en mangd omina forknippade
med ett bréd, vars uppskurna sida dr vand
mot bordskanten (Grober-Gluck 1974, 278
ff; jfr Feilberg 4, 72). Hos oss ar det allt-
jamt vanligt att man sager att det blir regn-
vader om man tappar smorgasen sd att
smoret faller nedat eller att man inte blir
gift om tartbiten faller omkull ndr man lag-
ger upp den pa fatet. Tydor av det senare
slaget bygger pd samma princip som néar
man singlar slant. Det finns bara tva alter-
nativ: rik eller fattig, regn eller solsken,
gift eller ogift.

Nar det i en gammal hushéllsregel heter
"Av musatet brod far man starka tander”
(Torner nr 239; jfr Bircherod 1936, 60) ar
det daremot inte langre fraga om ett
tecken utan om ett magiskt forestallnings-
satt. Tankegangen ar klart genomskinlig.
Musen ar gnagare och gnagare har goda
tander. Den méanniskoféda som musenrort
vid med sina tander kan ocksd gagna
ménniskans tander. Det ar en forestallning
som bade bottnar i likhetsmagi och konta-
gios magi for att anvianda Frazers klassifi-
kationsbegrepp.

Skillnaden mellan tecken (tyda) och ma-
gi uttrycker Alan Dundes sdlunda: ”A sign
superstition entails belief only, whereas a
magic superstition in its entirety involves
belief and practice”. Handlingen, vare sig
den bestar i att ata upp musétet brod eller
den sista brodbiten, ar ett conditio sine qua
non. Tecknet eller tydan “predicts the futu-
re” men den magiska handlingen "makes
the future”. Den ar ett satt att manipulera
framtiden, liksom t.ex. bordsbonen. Skill-
naden ar bara att den ar ett omedelbart satt
medan bonen ar ett medelbart som kraver
Guds medverkan.



3. Dringen i en bondfamilj i Vistra Klagstorp, Skdne, skdr brodet. Foto

Nordiska museet 1902.

Det kan invandas, att 4tandet av trivsbi-
ten ar en substantiell handling i motsats
till bordsbonen. Det finns dock en rituell
maltid d& dven en bit brod ates, namligen
nattvarden. Med risk for att bli beskylld for
blasfemi vill jag jamfora de bada riterna:

Postulat Villkor Effekt

“detta ar “tagen och “syndernas
min lekamen” aten” forlatelse”

“det ar “at upp den” “stark och stor”
trivsbiten”

I den religiosa liksom den magiska akten
ar handling och tro sammankopplade.
Men géller detta 4ven om trivsbiten? En-
dast under forutsattning att den som ut-
talar postulatet ocksd tror pad vad han
sager. Den avgorande fragan ar alltsd om

13- Fataburen

trivsbiten-maktbiten i aldre tid ocksa varit
en forestallning bland vuxna och inte bara
ett medel att uppfostra barnen till gott
bordskick.

I frdga om bordsbonen vet vi att den i
aldre tid oftast lastes av husfadern. Sena-
re blev det vanligt att overlata uppgiften
till barnen, innan den i de flesta hem helt
bortfallit. Kan det tankas att ocksd trivs-
biten-maktbiten ursprungligen tillhort de
vuxnas tro och handlingsmonster, daref-
ter overforts pa barnen for att slutligen
helt falla bort? For att komma fram till ett
svar ar det nodvandigt att finna dess "Sitz
im Leben”, for att ldna en gammal term
inom bibelforskningen. Detta studium
omfattar dels en psykologisk, dels en
sociokulturell aspekt.

193



Psykologiskt sammanhang
Trots att von Sydow Kkritiserar saval
Mannhardts mytiska tolkning av sidesde-
monerna som tolkningen av den sista kir-
ven som en offerrit, betraktar han liksom
de tidigare forskarna trivsbiten som en
kraftbit, inte som ett fikt. Det intressanta
ar emellertid att han satter in foreteelsen i
ett psykologiskt sammanhang. I sin upp-
sats "Die Begriffe des Ersten und Letzten in
der Volksiiberlieferung mit besonderer Be-
rucksichtigung der Erntebrauche” skriver
han: "Auch das Letzte gilt oft als orendage-
laden. Der letzte Bissen einer Brotschnitte
oder irgendeines Gerichtes wird oft als
Kraftbissen bezeichnet, und wenn man ihn
nicht aufisst so bekommt man auch keinen
Anteil an der Kraft des Brotes” (1948, 159).
I sjalva verket ar forestiallningar knutna
saval till det forsta som det sista ifrdga om
brodet. Dessa avser likvil inte den forsta
brodbiten utan den forsta liksom den
sista brodskivan, brodkanten eller skalken
som man skar upp av ett brod. Nar Celan-
der som vi sett anfor beteckningen “kétbi-
ten” fran Narke ar det troligt att han i
hastigheten sjalv skapat en synonym till
maktbiten. Jag har inte kunnat finna ordet
i dialektarkiven, men daremot “katkant”
och undantagsvis “katskiva” just som be-
teckningar pa skalkarna. Uttrycken ar be-
lagda ifran 6stra Smaland till Norrbotten. I
de allra flesta fall avser de bara den forsta
skivan, varvid den sista stundom kallas
“latkant”. Undantagsvis avser katkant
bade den forsta och sista kanten. Ocksé den
forsta skivan av en ost kan kallas "kéatski-
va”. Katkanten “skulle man hugga efter att
fa ... s& blidde man rask och duktig” heter
det fran V. Ryd i Ostergstland. Ordet har
aldre traditioner. I Havtons samling av
vidskepelser fran borjan av 1800-talet he-
ter det: D& en brodkaka skares, s& kallas
forsta kanten kat-kanten, och nista skiva
darintill friareskivan” (Havton 1959, 37, jfr
Wikman 1957, 120). Aven om “kat” i aldre
sprakbruk anvéandes i en vidare betydelse
an vad fallet 4r numera, s finns det upp-
teckningar som tydligt visar att uttrycket
“katkant” anvants med erotisk anspelning.

194

Samma skiva som i Sverige kunde kallas
“friarskivan” &r i Danmark kadnd under be-
namningen “giftestumpen” (Feilberg 4,
71). Har liksom i Tyskland ar aven en rad
andra forestéllningar knutna till andstycke-
na pa brodet (Feilberg 4, 72; Berger 1953).

En bestdamd handlingsnorm &r inte bara
knuten till den sista brédbiten utan ockséa
till det sista i brodkorgen eller pa det ge-
mensamma fatet. Regeln ar i detta fallet
att det sista inte far atas upp.

I vantan pa att det tyska atlasmaterialet
fran 1930-talet om benadmningar och fore-
stallningar om det sista vid en maltid skall
bli bearbetat (Zender 1959-64, 31) far vi no-
ja oss med att konstatera att forbudet att
ata det sista vid en maltid 4ven ar vanligt i
England och i USA. Excerptmaterialet
harom fran saval tryckta som otryckta kal-
lor i Folklore Center i Los Angeles ér alltfor
omfattande for att har kunna redovisas.
Enligt vad som framgick vid en rundfriga
bland studenter och larare som jag gjorde i
Berkeley varen 1976 forekommer forestill-
ningen aven pa andra héall. I Mexico kallas
denna sista matbit El Cumplido”, p& Cuba
”La Verguenza”.

Vanligen galler atforbudet den sista
brodbiten, men eftersom bréd inte dverallt
hor till alla méaltider kan det gélla det sista,
vad detta &n ma vara. Det finns t.o.m.
exempel pad att det kan galla det sista
tuggummit eller den sista cigaretten i en
forpackning (Hand 1960, 148). Den som tar
detta siges genomgéende bli “an old maid”.
Metaforen pdminner om beteckningen “an-
ka” eller "ankeman” om det sista brod-
stycket i Danmark (Feilberg I, 253; III,
196 b) och om den sista karven i Skane
(Eskerod 1947, 223). Enligt vissa uppteck-
ningar finns det dock en mgjlighet att ata
den sista biten och likvél undgéd det onda
odet, namligen "to kiss the cook” (Eme-
rich-Korson 1947, 67).

Forestallningen att den sista kakan eller
tartbiten skall lamnas kvar ar inte heller
okand i Sverige. En av mina studenter upp-
gav att hon hort den benamnas “konve-
nansbiten”. Man borde - eller vagade — inte
ta den "for konvenansens skull”. Trivsbiten



och konvenansbiten ar alltsd tva uttryck
for samma sak — det sista stycket — men
samtidigt uttryck for tvd motsatta princi-
per. I senare fallet principen att man inte
bor skrapa rent. Till detta "tomhetens ta-
bu” finns manga paralleller inom bade
jordbruk och boskapsskotsel (Celander
1928, 185; Eskerod 1947, 107 ff., 136 f.; af
Klintberg 1975, 281). Ar de psykologiskt
sett olika forestallningar som Eskerdd me-
nar? Knappast. En kollega fran Egypten
omtalade att det i medelklassfamiljer i
hans hemland var vanligt att husmodern
trugade sista biten i en gast med motive-
ringen att “annars blir min dotter inte
gift”. Aven en etikettregel kan alltsd med
en liten forandring sattas ur spel och en
rakt motsatt forestdllning kan bli domi-
nant. Gasten som kanske géarna ville ha
den sista biten, men som inte vagade av-
slgja att han var hungrig, kunde nu tycka
sig gora en god gérning genom att ata upp
den. Men viktigast av allt: bade vardinnan
och gasten far visa att de kanner etikettens
regler. Géasten genom sin tvekan att ta den
sista biten, vardinnan genom att ge gésten
en motivering for att ta den, som ar utan
risk for honom sjalv. En husmor kunde
ocksa satta regeln om konvenansbiten ur
spel genom att saga: ”At upp allt sa det blir
vackert viader i morgon!” Detta talesatt
ar vanligt i Tyskland (Grober-Glick
1974, 332), men aven belagt i Sverige (Sa-
lomonsson 1934, 136, Sjunnesson 1953,
239) och i svenska Finland (Finlands
svenska folkdiktning 7:3, 569).

Ett annat satt att truga det sista i gés-
terna omtalar E. Havton i sina anteckning-
ar fran 1800-talets borjan: ”Vid battre bord,
dar ratterna dro manga och aptiten ej alltid
motsvarande dnda till méltidens slut, hor
man oftast, jag kunde mahéanda saga alltid,
vardinnan, nar hon serverar den sista rat-
ten, som alltid ar négon sorts kaka, per-
svadera en matt och nekande géast med de
orden: Den, som €] ater kakan, ar ej vardin-
nans van.” (Havton 1959, 38).

Exempel p& den sista biten som gifter-
malstyda kanner jag inte fran Skandina-
vien. Daremot ar forestallningen knuten

till de sista dropparna i ett dryckeskarl.
Celander snuddar vid den da han i féregé-
ende namner uttrycken “pojken”, ”sona-
lycka” respektive “dotterlycka” (1928,
185). Orden forekommer i uttryck som “du
fick pojken”, ”"ge honom pojken” (SAOB
20, 1347; 7, 1898). Dialektarkivens material
visar att framforallt uttrycket "sonalycka”
varit mycket allmént. I sina anteckningar
fran Tjust 1818 uppger Havton ocksa tale-
sattet: "Nar man bjuder négon dricka ur en
kopp, vari blott litet ar kvar, s& heter det
alltid: har skall ni fa sonalycka. P4 samma
satt heter det, d& man slar det sista ur en
butelj eller flaska i ett glas och bjuder
nagon.” (Havton 1959, 25. Jfr Wikman
1957, 134). "Pojken” anses vara ett senare
uttryck med samma innebérd (Ostergren
1945, 1078). Att det skulle harledas ur det
franska”pour le gar¢on” dvs. betyda dricks i
egentlig mening ar darfor sakerligen en
konstruktion. Att den sista dryckesskvit-
ten kommit att tillméatas s& stor betydelse
kan mahéanda istallet ses i sammanhang
med det aldre bruket att dryckeskannan
gick fran mun till mun. Det blev darigenom
en smula hasardartat vem som fick den sis-
ta skvétten.

Uttrycken har sin motsvarighet i det
dldre danska “kandelykke” (Molbech
1855, 550), liksom i det tyska "Kannen-
glick” (Grimm 1873, 167) och det holland-
ska ”“kannegeluk” (Woordenboek 1926,
1266). I en utgdva av Grubbs “Penu Pro-
verbiale” 1677 heter det att "kannelyckan
och sonalyckan &ro alltida goda” (Tor-
ning 1677, 93). I Moths ungefar samtida
danska ordbok heter det i stillet att “kan-
delykke og konelykke ere baade gode”
(Kalkar 2, 477 £.).

Det faktum att det ror sig om den sista
brodbiten eller den sista dryckesskvéatten
ar alltsd av storsta betydelse. Men kan
trivsbitens/maktbitens roll forklaras en-
bart genom detta faktum?

Pa en kinesisk restaurang i Berkeley fick
jag harforleden pad samma tallrik som no-
tan en “fortune-cookie”. Det var en liten
riskaka, i vilken det fanns en papperslapp
med en tryckt text: "Your place in path of

195



life is in the driver’s seat”. Liksom trivsbi-
ten var denna “fortune-cookie” den sista
maéltidsbiten. Men detta var ocksa den enda
likheten. Den var en godsak, mera avsedd
for vuxna an for barn, av de stundom ratt
sofistikerade texterna att doma. Jamforel-
sen lar oss att den psykologiska situationen
(dvs. att biten kommer sist) inte i sig sjalv
ar avgorande. Vi maste ocksa ta hansyn till
den kulturella kontexten, eller for att tala
med William Bascom: "The folklore of a
people can be fully understood only through
a thorough knowledge of their culture”
(1965, 285). Liksom tandtrollen replierar
“the fortune-cookie” otvivelaktigt p& aldre
traditioner (i Chinatown i San Francisco
sdg jag bl.a. kinesiska stickor med num-
mer, som korresponderade mot forutsagel-
ser i en bok, ett slags lyckolotteri alltsd)
men ar otvivelaktigt en amerikansk mer-
kantil adaptation. Lyckan &r ett begrepp
som passar val in i det framtidsorienterade

USA.

Socio-kulturellt sammanhang

Sven Delblanc ger en pdminnelse om vik-
ten av ett rorligt socio-kulturellt perspektiv
for den som studerar maltidsseden:

Nar vi i dag sager at barnen att ata upp och att
inte leka med maten, d& ror vi oss kanske med
stelnade former fran en tid da fédan var helig. En
tid d& det ansags rattvist och naturligt, att flick-
an som trampade p& brodet damp ner i helvetets
marter.

Som forfattare i dag kan jag inte beskriva fo-
dan som helig i sig eller maltiden som hogtid.
Berattar jag om ett middagsbord eller en ban-
kett har detta bara ett medelbart viarde, kanske
kan det utsdga ndgot om de atandes klass och
status. Mojligen kan jag beratta om frosseri
som en komisk funktion. Enligt dldre betraktel-
sesitt ar jag di inget annat &n brodets blas-
femiker och pornograf (Delblanc 1969, 103).

Det sociokulturella sammanhanget ar i
vart fall bdde hemmets maltidssituation
och den kulturella miljon i Skandinavien.
Denna milj6é ar i sin tur bade ideologiskt
och ekologiskt praglad.

Nar det galler sjalva de konkreta situa-

196

tioner i vilka uttrycken trivsbit/maktbit
forekom s& borde uppteckningarna ge klar-
het. S& ar emellertid langtifran alltid fallet.
Dialektarkivens material har slagits son-
derilexikografiska smabitar varvid kontex-
ten inte alltid framgar dven om ordet cite-
ras i en fras. Nar sammanhanget forklaras
kan man inte alltid vara siker pa om det ar
hamtat ur originaluppteckningen eller till-
fogats av en skolad excerpist, som hamtat
forklaringen fran annat hall. Sarskilt da
det galler belaggen for ordet maktbit ar
man ofta i tvivelsmal om forklaringen ar
sekundart tillfogad. I en uppteckning fran
Aspo i Blekinge heter det t.ex. att "mak-
tensbiten” &r en ”vid maltid lamnad bit,
spec. brod, i vilken hela kraften i maltiden
anses koncentrerad”. Manga dialektupp-
tecknare var lekman som genom popular-
vetenskaplig litteratur ocks& blivit for-
trogna med aktuella vetenskapliga tolk-
ningar. Det &r knappast radligt att bygga
pa en uppgift som den anforda.

En del uppteckningar forknippar begrep-
pet trivsbit med barnens maltid, men langt-
ifran alla. Nar det géller ordet maktbit ar
det mindre vanligt att det sammankopplas
med barnen. Gar vi till det dldsta belagg,
som Svenska Akademiens Ordbok anfor
(fran 1751) har det ett helt annat samman-
hang: "Eljest brukas det ... att blanda na-
got utav berorda saker (dvs. hofré, agnar
m.m.) uti ... hosorpningen, vilket sdsom en
delikatess och maktbit ... utdelas tillika
med hoet litet &t var och en” (16, 106). Inte
heller beteckningarna “katkant” och "kat-
skiva” hor till barnkammarmiljon.

Véander vi oss till forestallningen om den
sista dryckesskvatten som gav "sonalycka”
sd hor denna inte heller samman med bar-
nens maltidsmiljo utan med méanniskor i
fertil alder. I motsats till vad Celander an-
tyder visar dialektarkivens material inte
heller pad nagon forestallning om “dotter-
lycka”, bara “sonalycka”, vilket stammer
med saval dldre som alltjamt gangse varde-
ringar. I Grubbs ordsprékssamling 1677
kommenteras uttrycket “kannelyckan och
sonalyckan aro alltid goda” pa foljande satt:
»Akta folk tycka da sin lycka vara god, enar



var Herre tackes vilsigna deras aktenskap
med manliga briostarvingar. Masculinum
enim genus dignius est quam faemininum,
& femininum quam neutrum” (ty det man-
liga konet har storre varde an det kvinnliga
och det kvinnliga &r mera vart &n neut-
rum). Omvant visar uppteckningsmateri-
alet i Folklore Center, Los Angeles, att fo-
restallningen att man blir ”an old maid” om
man ater den sista matbiten ar allmant ut-
bredd, medan det saknas uppteckningar
som uteslutande omtalar att man blir en
“old bachelor”. Ocksa i det amerikanska
materialet speglas saledes det socio-kultu-
rella monstret. Att bli "an old bachelor” ar
ingen olycka! En genomgéng av tva omfat-
tande samlingar fran Utah respektive Ohio
gav foljande samstammiga bild:

Maid Bachelor Maid eller
Bachelor
Utah: 46 0 9
Ohio: 26 0 6

Den ideologiska referensramen kring trivs-
biten har en kristen pragel. I den judiska
och kristna etiken har maten, ofta symboli-
serad av brodet, en central plats. Bibeln
berattar i olika sammanhang om bespis-
ningsunder och i Fader Var ar en av de sju
bonepunkterna "Vart dagliga brod giv oss
idag”. Maten ar alltsd en Guds gava, som
man bade bor bedja om och tacka for. Tidi-
gare var det vanligt att kyssa brodbitar
som man tappat. "Spiller ndgon ut sad, mjol
eller andra atandes varor, ma han icke
glomma att sdga: '‘Gud valsigna’t!’” omtalar
Hyltén-Cavallius (1868, XII; jfr Broman
1949, 860; Havton 1959, 14).

En konsekvens av denna syn pa brodet
var att allt borde tillvaratagas. Bibelberat-
telsen om hur Jesus bespisade femtusen
man omtalar att han tillholl sina larjungar
att samla tillhopa de 6verblivna styckena,
”s& att intet forfares” (Joh. 6:12 jamte pa-
ralleller). Ideologierna far sitt konkreta ut-
tryck i ordsprak och talesatt (Wahren; Gro-
ber-Gliuck 1974, 278 ff), i moral och rit.
Bordsbonen &r i méltidssammanhanget ett
uttryck harfor. Men géller detta aven om
trivsbiten?

T %

VART DACLIGA RAD) BV 0%
IDRE - MEN) WRLORIRRYTICT/

 SESAARS

L

4. Skdamtteckning av Staffan Lindén.

Tydligare &n den religiosa kontexten ar
den ekologiska. Albert Eskerod har snud-
dat harvid da han skriver: "Den sista ka-
kan eller brodbiten i huset hor lika patag-
ligt till svaltperspektivet som trivselbiten
tyder pa rikligt bord” (1947, 143). Vad Es-
keréd déaremot inte beaktar ar att dessa
perspektiv ar foranderliga. En enkit till
nutida barn skulle sikert visa att trivsbi-
ten for dem &r en fullstandigt okénd forete-
else. Deras modrar trugar inte mat i sina
barn savitt de inte ar direkta matvigrare.
Vi lever inte bara i ett vialstdndssamhalle
utan ocksa i ett vetenskapssamhille, som
lar oss att det ar battre att éta en bit for lite
an en bit for mycket. Darfor passar "konve-
nansbiten” bra in i vart nutida kultur-
monster, men inte trivsbiten.

Om nu trivsbiten som medel att locka
maten i barn har en framre grans, ar det da
inte lika téankbart att den ocks& kan ha en
bakre grans? Folktron ar inte tidlés. I en
studie av atgarder i samband med tillag-
ning av blodmat har jag pavisat att magis-
ka atgéarder endast ar knutna till de omra-

197



den dar blodet fylles i fjalster, som kan
spricka, medan de saknas dar man ater
palt. Harav kan man dra slutsatsen att
magin har en bakre tidsgrans (Bringéus
1973, 110). :

Kanske vagar man ocksa se utnyttjandet
av trivsbiten/maktbiten som ett medel att
lockamatibarnensédsomen regional adap-
tation liksom de magiska &tgiarderna kring
kokningen av blodkorven. Norr om fiabod-
gransen tycks bendmningar pa den sista
brodbiten saknas. De forefaller ha varit
forknippade med jasta brod och inte ha haft
aktualitet ifrdga om det lattatna tunnbro-
det norr om fabodgréansen. Efterforskning-
ar i Norsk Folkminnesamling, Norsk
malfgrearkiv och i Norsk leksikografisk in-
stitutt visar att det ocks& saknas norska
motsvarigheter till de svenska beteckning-
arna for och forestallningarna om den sista
brodbiten.

Att den skénska och sjallandska trivsbi-
ten i betydligt storre utstriackning dn den
nordligare maktbiten fungerat som brédlu-
ra for barn skulle kunna ha sin férklaring i
att brodsadesproduktionen hir var sé riklig
att det har verkligen fanns anledning att
anvanda talesédttet i uppfostrande syfte.
Redan 1700-talets lanthushallare patalar
den slosaktiga hushallning som forekom i
Skéne (Bringéus 1971, 20f.). I en sddan kul-
turell kontext kan den gamla forestall-
ningen om trivsbiten ha fatt en ny, pedago-
gisk funktion.

Sista biten och teorin om "Limited
Good”

I en uppteckning fran Siffle i Varmland
heter det:

Det hande nar jag och mina syskon voro barn, att
négon av oss tog en bit bréd fran brodkorgen vid
middagen, forbiseende att vi hade ett stycke kvar
av den foregadende brodbiten, liggande vid tall-
rikskanten. Snabbt och koncist kom d& mors re-
plik: ”Jassé, du har en hungrig van pa skogen”.
P4 skogen var ju gdngen tids beteckning for den
frdn bygden avvikne fredlése — som ju ofta hade
en kvinnlig van i bygden, beredd att smussla till
den "hungrige pa skogen” en bit brod fran gar-
dens rika forrad (EU 43807:1313).

198

Uppteckningen fran Varmland har mot-
svarigheter pa andra hall i sodra Sverige,
(fig. 2:7). I aldre kallor ar talesattet aven
belagt frdn vastra Smaland. Fran Vistbo
héarad heter det: "Begéar man brod vid bor-
det, och icke varsnar att man forut har en
bit, har man n&gonstiddes en hungrig vian”
(Gaslander 1774, 49). Fran samma trakt
har L. F. Raaf antecknat: ”Glommes vid
maltid ndgon brodbit, har man en vin som
ar hungrig” (Wikman 1957, 120, 171, Jfr.
Havton 1959, 14).

Referensramarna for den som talar om
“en hungrig vén pa skogen” och "de fattiga
kineserna” ar onekligen skiftande. Bada ta-
lesatten ar emellertid uttryck for "the Ima-
ge of the Limited Good” for att anvianda
Fosters formulering.

I en géngen tid var det vanligen en reali-
tet i den egna narmiljon. I vara dagar proji-
ceras talesattet oftast pa en avlagsen miljo
med akut brist pa foda. Vid ett seminarium
i Berkeley kande deltagarna till flera al-
ternativ till "de fattiga kineserna”, t.ex. "de
fattiga europeerna” eller “de fattiga arme-
nierna”. Det visade sig t.0o.m. att man i Kina
har talat om ”de fattiga indianerna” i USA!
Lika snabbt som de regionala referensra-
marna andrats har de kulturella forand-
rats. Utvecklingen i Skandinavien fran fat-
tigland till véalstadndsland har skett pa foga
mer &n en generation.

De sociala konsekvenserna i ett samhille
som lever i en bristsituation dr kamp om
brodet, avundsjuka och stéld. Vagar vi se
den sista biten i ett sddant konkurrens-
perspektiv? Svaret ar obetingat ja. Kanske
ar jagarbiten som beteckning p& den sista
biten den tydligaste indikatorn i det senti-
da uppteckningsmaterialet. Men vi behover
inte enbart bygga harpa. I sin samling av
vidskepelser fran 1700-talet har Torner an-
tecknat foljande: "Man maste ej limna néa-
gon brodbit ndr man &ater, s stor att han
gar igenom det halet man gor d& man nyper
med tummen och forsta fingret, ty om né-
gon ater upp honom tager han makt av den
forra om han namligen forst sticker honom
3 gnger igenom samma hal pa sig” (Térner
nr 378).




Att vara berovad makt eller kraft kalla-
desi vart aldre sprak att vara "maktstulen”
eller "modstulen” (Agren 1964). Orden an-
ger inte bara ett forhallande utan dven an-
ledningen till detsamma: att négon stulit
makten eller modet. Redan Martin P:n
Nilsson har i ett forbisett arbete satt in den
har behandlade foreteelsen i ett saddant
sammanhang: "Tron p& makten finnes
starkt utpraglad hos atskilliga folk, i poly-
nesiernas mana, indianernas wakanda,
orenda osv. dnda till var egen allmoges tro
pa makten, som bor t.ex. i den sista braodbi-
ten, som kan frantagas en manniska eller
ett djur, sa att det blir ‘'maktstulet’ (Nilsson
1926, 101). Senare har dven Nils Lid upp-
marksammat detta sammanhang. Han an-
for ett par uppteckningar: "I Sverike talar
dei um maktbiten ’sista biten av det man
ater’. Denne skulde ein ikkje gjeva burt, 'ty
da ger man bort makten (kraften) av hela
maéltiden’ (Uppland), ’emedan man da blev
maktstulen’ (Ostergotland)” (Lid 1935, 52).
Liknande uppteckningar finns dven fran
Sydsverige.

Ser vi pa maten ur perspektivet "Limited
Good” s& far vi en naturlig forklaring ocksa
till andra foreteelser inom nordisk folklore.
Mjolkharen som suger mjolk ur andras kor,
ar bara ett exempel. Nar det heter att det ar
nigon som missunnar en nagot da man sat-
ter 1 vrangstrupen sd ar det uttryck for
samma sak (Hyltén-Cavallius 1868, 381;
Havton 1959, 25). Konkurrensen om smé
tillgdngar ger upphov till avundsjuka.

Den yttersta konsekvensen av teorin om
“Limited Good” ar att man inte bor dela
med sig utan bara se till sitt eget béasta.
Denna handlingsnorm &r en realitet i vissa
kulturer alltjAimt. Den stdr emellertid i
strid med den kristna etiken, dar nastan
jamstilles med en sjalv och dar den barm-
hartige utlovas beloning bade pa jorden och
i himmelriket. Hur loses denna konflikt?

Hyltén-Cavallius har antecknat foljande:
”Nar ndgon lamnar bort siddessad eller an-
nat utsade, skall han taga tre korn och séa-
ga: 'siaden skall du fa, men sadeslyckan vill
jag ha sjalv.’ Detsamma iakttages ock nar
man bortlamnar jast” (1868, XLIII). Aven

fiskelyckan kunde bevaras pad samma satt
(Gaslander 1774, 58). Givmildhet ar alltsa
mojlig, men bara under en forutsattning:
att man inte ger bort sin lycka.

En granskning av dldre folktrosamlingar
visar hur centralt begreppet lycka ar i
skandinavisk folktro. Inte minst ar det
knutet till organiska processer som smor-
beredning och 6lbrygd men framforallt till
avel och aring, det ma gélla djurens eller
manniskornas. "Kéatkant”, "katskiva” och
“sonalycka” som beteckning for den sista
dryckesskviatten infogar sig val i detta
sammanhang.

Bor man likval inte tolka sonalyckan
som fyllesnack i stdllet for folktro? Den
danska ordboken omtalar att "sonalyckan
brukas bara skamtsamt till en som far det
sista glaset eller kannan sedan andra
druckit”. For broderna Grimm star daremot
mojligheten oppen att det funnits en allvar-
lig mening bakom talesatten. Man kan ju
frdga sig om det under alla omstandigheter
var s onskvart att fA “sonalyckan”. For-
sokte man i s& fall undvika detta p& nagot
satt? Efter haradshovdingen Ekman har
Torner upptecknat foljande: ”Kéaringar sla
sista skvatten nar de druckit om dagen,
som lamnas i glaset, over huvudet eller
vanstra axeln” (Torner nr 157). Aven om
detta forfaringssatt i Torners samling av
losryckta “recept” inte ar forknippat spe-
ciellt med sonalyckan s& har vi otvivelak-
tigt ratt att gora det.

Att kasta nagot over vanstra axeln ar en
magisk atgérd som med Alan Dundes ter-
minologi skulle kunna klassificeras som
“conversion”. Den dryckesskvatt kvinnorna
slog 6ver axeln fungerade alltsd (liksom
kyssen till kocken) som ett preventivmedel.
Handlingen forutsatter tron pa kannelyck-
an eller sonalyckan. Det har alltsd, som
redan bréoderna Grimm formodade, funnits
en levande folktro forknippad med den sista
dryckesskviatten. Nar sa visat sig vara fal-
let ar det lika naturligt att det ocksad fun-
nits en tro bakom den sista brodbiten. Den-
na tro har i princip inneburit att det statt i
manniskans formaga att manipulera sin
framtid bade positivt och negativt.

199



Att det funnits utrymme for trivsbiten
och bordsbénen vid samma matbord kan
forefalla oss markligt. I den mén vi vill
uppratthalla skillnaden mellan religion
och magi s& kan man hér hanvisa till Hil-
ding Pleijels karakteristik av den folkliga
fromheten som ett “complexio oppositorum”
(1961, 78). Men vi far inte glomma att reli-
gion och magi som vetenskapliga katego-
rier bara ar hjalpmedel vid forsoken att
systematisera en komplicerad verklighet.

Alan Dundes har framhallit att folkloris-
ter "often wrongly assume that there is
only one correct meaning or interpretation”
(1975, 51 f.). Jag har har forsokt forklara
varfor det inte alltid kan forhalla sig sa.
Det beror pa att den socio-kulturella kon-
texten och de ménskliga referensramarna
inte ar konstanta. De kulturella yttringar-
na ar adaptativa bade i tid, rum och social
miljo.

Forkortningar

EU =Etnologiska undersokningen, Nordiska
museet

IFGH =Institutet for folkminnesforskning vid
Goteborgs hogskola

SAOB =Svenska Akademiens Ordbok

Litteratur

Bascom, W. 1965. Four Functions of Folklore. (A.
Dundes, ed., The Study of Folklore.) Engle-
wood Cliffs, N. J.

Berger, D. 1954. Der Knust. Das Endstick des
Brotes in Mundart und Volksglauben Nieder-
sachsens. (Jahrbuch des Vereins fiir nieder-
deutsche Sprachforschung 76.)

Bircherod, J. 1936. Folketro og festskik seerlig
fra Fyn (1734). (Danmarks Folkeminder 43.)
Khvn.

Bringéus, N.-A. 1970. Syltemjolk. (Mat och miljé.
En bok om svenska kostvanor utg. av N.-A.
Bringéus.) Lund.

—, 1971. Mat och maltid i skdnska bondehem. En
oversikt. (Skédnes hembygdsforbunds arsbok.)

-, 1973. ”Ar Halle hemma?” Om profylaktiska
atgarder vid kokning av blodkorv. (Saga och
sed 1972.)

200

Broman, O. J.
Uppsala.

Celander, H. 1920. Sadesanden och den sista
karven i svenska skordebruk. (Folkminnen
och folktankar.)

—, 1928. "Det gamla skall na det nya.” En folklig
hushallsregel och dess tolkning. (Folkminnen
och folktankar.)

Delblanc, S. 1969. Asnebrygga. Dagboksroman.

Dundes, A. 1975. Metafolklore and oral literary
criticism. (A. Dundes, Analytic Essays in
Folklore.) The Hague/Paris.

Ellekilde, H. 1938. Fra Dansk Folkemindesam-
ling VI. Meddelelser og Optegnelser. (Dan-
marks Folkeminder 44.) Khvn.

Emerich, M. V. & Korson, G. 1947. The Child’s
Book of Folklore. New York.

Eskerod, A. 1947. Arets dring. Etnologiska stu-
dier i skordens och julens tro och sed. Sthim.
Feilberg, H. F. 1886-1908. Bidrag till en ordbog

over jyske almuesmél 1-3. Khvn.

Finlands svenska folkdiktning 7:3, 7:5, 1927,
1952. Hfs.

[Gaslander, J.] 1774. Beskrifning om swenska
allmogens sinnelag, seder wid de arliga hogti-
der, frierier, bréllop, barndop ... Utg. av F.
Westerdahl.

Foster, G. M. 1965. Peasant Society and the Ima-
ge of Limited Good. (American Anthropologist,
67:2.)

Grimm, J. & W. 1873. Deutsches Worterbuch 4.
Leipzig.

Grober-Gliick, G. 1974. Motive und Motivationen
in Redensarten und Meinungen. Marburg.

Hammarstedt, N. E. 1905. Sdkaka och saol.
(Meddelanden fran Nordiska museet 1903.)

Hand, W. 1960. More Popular Beliefs and Su-
perstitions from Pennsylvania. (Two Penny
Ballads and Four Dollar Whiskey. ed. by R. H.
Byington & K. S. Goldstein.) Hatboro, Penn-
sylvania.

Havton, E. 1959. Bruk i Tjust. Antecknadt 1818
och foljande utur hvardagslifvet af E. Havton.
Utgivna av C.-H. Tillhagen. (Tjustbygdens
Kulturhistoriska Férenings arsbok.)

Herweghr, D. 1925. Ordbok over Viastman-
landsmaélet 1. Vasteras.

Holm, P. 1960. Bevingade ord och andra talesitt.
Attonde, bearbetade och utvidgade upplagan.
Sthlm.

Hyltén-Cavallius, G.-O. 1868. Wiarend och wir-
darne 2. Sthim.

Kalkar, O. 1886-92. Ordbog til det sldre danske
sprog 2. Khvn.

af Klintberg, B. 1975. Nar djuren kunde tala.

1911-1949. Glysisvallur 1.




Oversikt av en grupp minnesregler i svensk
folktradition. (Sista lasset in. Studier tillagna-
de Albert Eskerod 9 maj 1974.)

Lid, N. 1935. Magiske fyrestellingar og bruk.
(Nordisk kultur XIX.) Sthim-Oslo-Khvn.

Molbech, Chr. 1855. Dansk Ordbog 1. Khvn.

Nilsson, M. P:n 1915. Arets folkliga fester.
Sthlm.

—, 1926. Primitiv kultur. Sthim.

Olsson, H. 1945. Folkliv och folkdikt i Vattle
harad under 1800-talet. Uppsala.

Ordbog over det danske sprog. 24. 1948. Khvn.

Ordbok ofver svenska spraket. Utgifven af Sven-
ska Akademien 7:1925, 16:1942, 20:1954.
Lund.

Pleijel, H. 1961. Der religions- und kirchen-
geschichtliche Hintergrund der schwedischen
Volkskultur. (Schwedische Volkskunde. Fest-
schrift far Sigfrid Svensson zum sechzig-
sten Geburtstag.) Uppsala.

Rietz, J. E. 1867. Svenskt dialekt-lexikon eller
ordbok ofver svenska allmogespraket. Lund.
Salomonsson, K. 1934. Gammal tro och sed i en
Smalandssocken i tjugonde seklet. (Hyl-

tén-Cavalliusforeningens arsbok.)

Summary

Sjunnesson, O. 1953. Sydhallandskt allmogeliv i
slutet av 1800-talet. Halmstad.

von Sydow, C. W. 1948. Selected papers on folklo-
re. Copenhagen.

Torning, L. D. 1677. Penu proverbiale ... aff
Christoph. L. Grubb. Med en ny tilokning.
Sthlm.

Wessman, V. E. V. 1926-36. Samling av ord ur
ostsvenska folkmal 1. Hfs.

Wikman, K. R. V. 1946. Johan J. Térners sam-
ling af widskeppelser. Uppsala. (Har citerad
"Térner”.)

-, 1957. Svenska skrock och signerier samlade av
L. F. Raaf. Sthim.

Woordenboek der nederlandsche taal 7, 1926.
Leiden.

Wahren, M. u.a. Das Brot in den Stimmen der
Volker, 300 Zitate, Sprichworter, Redensarten
aus funf Jahrtausenden.

Zender, M. 1959-64. Atlas der deutsche Volks-
kunde. Neue Folge. Erlduterungen Band 1.
Marburg.

Agren, P. U. 1964. Maktstulen hast och mod-
stulen ko. (Vasterbotten.)

Ostergren, O. 1945. Nusvensk ordbok 6. Sthim.

The thrive-morsel. A study of cultural adaptation

In my childhood mother tricked us children
into finishing our last piece of bread and butter
by calling it “trivsbiten” (the thrive-morsel).
“Eat that last piece too, it’s the thrive-morsel”,
she would say, or “eat the thrive-morsel and
you will grow big and strong”.

The background of the idea of the thrive-
morsel is partly that it seems to be hard for
small children to finish their meals and not
leave anything on their plates, partly that it
was a standard social concept that you should
eat the food you had been served.

The map (Fig. 2:1) shows that the word thrive-
morsel has been used in Scania and southern
Halland. Because it is also known from Zealand
it must go back at least to the first part of the
17th century, when Scania and Halland be-
longed to Denmark.

It is not possible to find a dietetic explanation
for the thrive-morsel as a single, particular
morsel, the last one. The Swedish ethnologist
Albert Eskerod has instead characterized it as
a fictive construction for the purpose of up-
bringing children, much as the tooth-troll is

201



named today in order to make children refrain
from eating sweets. But the analogy suggests
on the other hand the question whether the
thrive-morsel may be a late adoptation. Did
grownups earlier believe in the thrive-morsel as
they believed in trolls?

In the western part of Sweden one told
children that they would loose their memory
(have difficulty in learning) if they did'nt eat
the last piece of bread, which was called here
‘‘minnesbiten” (the memory-morsel) (Fig. 2:5).
This name for the last piece of bread is a
secondary adaptation of the expression “to
receive a memory-bit” which can be traced
back to the old Swedish translation of the
bible (St. John 13:26-27).

A third name of the last piece with its main
distribution in the eastern part of Sweden was
“‘maktbiten” (the power-morsel) (Fig. 2:4). It is
especially this expression which had led to the
interpretation of the concept as an original
folkbelief (Hammarstedt, Celander, Nilsson,
Ellekilde, Lid), while Eskersd explains it in the
same way as the thrive-morsel. von Sydow
puts the concepts in a psychological context:
it is in its capacity as the last piece that the
thrive-morsel/power-morsel attracts attention.
This means that the thrive-morsel is merely
one among many examples of what comes
last. For instance, of the person who got the
last drops from a bottle or a drinking-vessel
it was said that he or she would be blessed with
the birth of a son. The fact that it is a question
of the last piece of bread or the last swallow
of a drink is of the greatest importance. But
can the role of the thrive-morsel/power-morsel
be explained by this fact alone?

When somebody left the last piece of bread,
one said to him: “You have a hungry friend
in the woods!” (Fig. 2:7). The expression im-
plies “the Image of Limited Good” to use
George Foster’s phrase. In my own childhood
beggars went from farm to farm. The social
consequences for a society that exists in a
situation of scarcity is a fight for bread,
jealousy and theft. It is in the perspective of
such competition we have to look at the last
piece. The ultimate consequence of the theory
of “the Limited Good” is that one should not

202

share with others. This, however, goes against
the Christian ethic. How is this conflict to be
resolved? An old Swedish record says: “When
somebody gives away grain ... he shall take
three grains and say: ‘you may have the grain
but the fortune of the grain I will keep to my-
self”.” Generosity was consequently possible
under one condition: that one did not give
away one’s fortune. “The fertility-bit” and
“the lucky-bit” as connotation for the last piece
of bread and “the fortune-of-getting-a-son” as
an association with the last swallow of the
drink fit in well here. But one can wonder
whether it was under all circumstances so
desirable to have “the fortune-of-getting-a-
son”. If not, were there attempts to avoid this
event? The answer is yes! According to an old
record women should throw the last drops of
the drink over their head or left shoulder. This
action, which functions as a contraceptive,
presupposes the belief in “the fortune-of-get-
ting-a-son”. When this is shown to have been
the case, it is just as natural that there was also
a belief behind the last piece of bread. This
belief in general terms meant that the mani-
pulating of the future in a positive as well as a
negative way lay within human capacity.

Alan Dundes has emphasized that researchers
of folklore “often wrongly assume that there is
only one correct meaning or interpretation”.
I have tried to explain why this is not always
the case, due to the fact that the socio-cultural
context and human frames of reference are not
constant. The cultural manifestations are adap-
tive in time and locality as well as in the social
environment.

The thrive-morsel, the memory-morsel and
the power-morsel no more belonged to the
world of children than did the “fortune-of-
getting-a-son”. They originated in the adult
world. Only as a secondary phenomenon were
they transformed into and exploited as peda-
gogical fictions. But today, when we live not
only in a welfare state but a scienceoriented
society, they have exhausted this role as well.
Modern mothers know that it is often better to
eat a bit too little than a bit too much and then
no longer force the last morsel of food into their
children.

Nils-Arvid Bringéus, Ph. D.
Professor of Ethnology,
University of Lund, Sweden




	försättsblad1976
	00000001
	00000007
	00000008

	1976_Trivsbiten_Bringeus N-A

