T Uadnqejess-- .

)i

:
H
¢
4
i

o Nl

AR e




Fataburen

1976

Nordiska museets och Skansens arsbok



Redaktor: Magne Velure i samarbete med Bengt af Klintberg
och Reimund Kvideland

Parmens fargbild: Morksuggor utanfor ett fonster, akvarell
| av Verner Molin. Tapeten ar fran Nordiska museets samlingar.

‘ Tryckt hos Berlingska Boktryckeriet, Lund 1976
ISBN 91 7108 122 4



Lussi, Tomas og Tollak: tre
kalendariske julefigurar.

Brynjulf Alver

Magnus og mongsmgss. Lucia og
lussinatt

I dei ytre Midhordlandsbygdene og i Nord-
hordland vert den 13. desember kalla
mongsmossnatt. Dette kan ikkje vera anna
enn ei dialektal omforming av magnusmes-
senatt. Det synest som om namnet har hatt
stgrre geografisk frekvens enn no til dags. I
eit brev fra Vossevangen fra 1315 heiter det
»a Maghnus messo dagh vm varit” (Dipl.
Norv. V.61), men i eit anna brev fra same
bygdelag fra 1396 hgyrer vi om ,,Magnus
messo firir jol” (Dipl. Norv. 1.555). I dette
omréadet har dei saleis hatt to magnusmes-
ser som i Mid- og Nordhordland, og begge
har hatt namn etter Magnus Orkngyjarl (1).

Magnusmesse om varen var 16. april, og
var til minne om dgdsdagen hans i 1115.
Dette er elles den einaste magnusmesse
som er kjend i diplomatarier og kalendarier
fra eldre tid (Storm 1892, 102 f). Dagsnam-
net har sett lite merke etter seg i munnleg
tradisjon i Noreg for di den fall saman med
tredje sommardag, og namnet magnusmes-
se har berre vore kjend i yngre tid for di det
var dagsnamn i kalenderen.

Magnusmesse fgr jul ma vera 13. desem-
ber, som pa alle norrgne gyar vart halden
heilag som St. Magnus Orkngyjarls trans-
lasjonsdag. Dei gamle lovene vare nemner
ikkje dagen, og det er ingen munnleg tra-
disjon knytt til St. Magnus i det norske
mongsmgss-omradet. Nar dagsnamnet del-
vis har halde seg i tradisjonen i Vossebyg-
dene opp mot var tid, trass i at lussi-
natt-tradisjonen har vore velkjend, har det
samanheng med at lussinatt i folkeleg tids-
rekning her vart lagt til vintersolkverv tre
dagar fgr jul. Men mongsmgss-namnet har
vore sterkt pa retur i nyare tid for di det

kolliderer med lussinatt i den offisielle ka-
lenderen.

I resten av landet vert dagen kalla lussi-
natt eller lussidag som i dei andre nordiske
landa. Somtid vert ogs& det kalendariske
namnet Lucia nytta, som elles i Europa.

Dagen har fatt namn etter helgenen St.
Lucia frd Syrakus pé Sicilia, som etter
legenden om henne leid martyrdgden i-
kring ar 300(2). Legenden finst i to greske
og ei rekkje latinske tekster som stort sett
er same versjonen(3). Lucia var kjend som
heilagkvinne i Syrakus ikring ar 400, og i
597 hgyrer vi om eit St. Lucia-kloster der.
Likevel star legenden om henne veikt hi-
storisk sett, og di meir den kritiske fors-
kinga har prgvt & kasta lys over denne mar-
tyrinna fra tidleg kristen tid, di meir glir
forteljingane om henne ut i det historisk
usikre(4). Heogdepunktet i den mellomal-
derlege legende-overleveringa om henne
finn vi i den avstytta forma i Jacobus de
Voragines ,,Legenda aurea” fra 1200-ta-
let(5), som ogs& vart omsett till gammal-
norsk (6).

I hovuddraga er legenden sa: Lucia hgyr-
de til ei siciliansk @tt av hgg byrd. Mor
hennar var alvorleg sjuk, men vart frisk att
etter eit under ved den heilage Agathas
grav i Catania. Som takk for dette lova
Lucia & leva som jomfru heile sitt liv, og
gav bort medgifta si. Festarmannen hennar
vart vreid over dette, og melde henne til
styresmaktene for di ho var kristen. Ho
kom for retten, og etter at ho hadde hatt ein
diskusjon med dommaren, gav han ordre
om at ho skulle forast til eit bordell. Men
alt dei streva, synte det seg umogleg & rik-
ka Lucia fré staden, trass i at dei let 1 000
mann, dragoksar og trollfolk prgva seg. Sa

105



auste dei bek, harpiks og olje over henne og
tente pa4. Men Lucia vart ikkje skadd. Til
slutt fekk dei livet av henne ved a stikka
henne med eit sverd.

I ei historie som ikkje er med i ,,Legenda
aurea” vert det sagt at Lucia var ei nonne.
Ein heiden friar vart trollbunden av dei
vakre augo hennar. Ho reiv da ut augene og
sende dei til han pa eit fat. I einskilde ut-
formingar fekk ho nye og enda vakrare au-
go av Jomfru Maria. Desse legendariske
forteljingane er truleg fra seinmellomalde-
ren(7).

Ingen av desse legendariske sogene er
kjende fr& munnleg tradisjon i Norden.
Einaste vitnemal om heimleg dyrking av
Lucia finn vii ein sekvens i,,Missale Nidro-
siense: Laudes debitas deo nostro red-
dam”, som er fra tidleg mellomalder og av
norsk opphav(8). Luciadagen var ingen
stor festdag i den nordiske katolske kyrkja,
og i kyrkjekalendrane har dagen oftast fest-
graden simplex. Det ser saleis ikkje ut til at
den kyrkjelege festdagen fekk nokon
serleg innverknad p& det profane livet.
Sterre verknad fekk det at Lucia-dagen i
den kyrkjelege kalenderen var utgangs-
punktet for Imbre-dagane for jul, fasta som
innleidde vinteren. Dei tre Imbredagane
var onsdag, fredag og laurdag etter Luci-
adagen.

Personnamnet Lucia kjenner vi i Noreg
forst fra 1300-talet. Det vann aldri stor ut-
breiing, og fekk gjerne forma Lussi (9).

Den opphavleg vestsvenske skikken med
ei kvitkledd ungjente som med ein krans av
tente lys pa hovudet gir huslyden kaffi pa
senga lussimorgonen, er ein ung, borgarleg
tradisjon, som har lite og inkje med folkeleg
tradisjon & gjera. Forst i var tid har skikken
fatt si internasjonale spreiing (10), og enda
om vi ender og gong finn skikken omtalt i
folkeminne-oppskrifter som ligg 30-40 ar
tilbake i tid, sa er det alltid som tilfellelege
unntak (11).

Det kan ikkje vera tvil om at den Lucia vi
mgter i nordisk og mellomeuropeisk tra-
disjon gar ut ifra ei personifisering av ka-
lenderdagen Lucia, og slik mé det ogsa vera
med den Lussi vi kjenner fra Noreg fra eld-

106

re tid (12). I det folgjande skal vi berre festa
oss med det norske kalender-vettet og den
samanheng det syner med annan norsk ju-
letradisjon og jamfgra det med tilsvarande
svensk.

Lussi og arbeidsforbodet

Lussinatt er i Noreg, som i store delar av
Europa elles, karakterisert med ulike ar-
beidsforbod. Seerleg gjeld det baking, bryg-
ging og i somme bygder veving og spinning.
Det synest & ha vore ein allmenn tradisjon
at det grgvste fgrebuingsarbeidet til ju-
lehggtida skulle vera gjort unna da.

Her er det vi mgter ei supranormal Lussi
som kontrollerer at arbeidsforbodet vert
halde. Eg skal gje nokre oppskrifter:

»Men verst av alle var nok Lussi. - — —
Det var ei kona som heldt p& baka jolelefsa
den kvelden, og det lei ut etter fyrr ho vart
ferdig. Den kvelden ma ein ikkje hava noko
arbeid for seg, og dei atvara kona, men ho
ville ikkje gjeva seg. Utpa kvelden vart det
eit felt brak uppa toka. Dei som var med og
baka slutta. Dei skyna det var gale, men
kjerringa sjglv var trassig og heldt pa. Da
ropa det ned gjenom pipa: Ingen bryggja,
ingen baka, ingen store eldar hava i denne
notti! Kjerringi enste det ikkje, og enda ein
gong ropa det. D& svara ho: Ja lussa du so
du lussa vil, so vil eg lussa mi lefsa fram!
Ho skulde nett leggja siste leiven pa hella,
d& hengde Lussi rova si ned gjenom pipa og
slo kjerringi pa armen. Si feelt var slaget at
armen vart lam” (Motland 1926, 51 ).

Denne segna er fra Forsand (Rogaland),
og er ogsa kjend i granneheradet Hgle (Sal-
veson 1924, 100).

,,Pa en Gaard i Helleland var en Mand i
feerd med at brygge og hans Kone at bage
Levser teet under Julen. I Neerheden boede
en Troldkjerring ved Navn Lussi; denne
kunde som alle Trolde overhodet ikke lide
Forberedelserne til Julehgitiden; hun kom
da frem og tiltalte Konen paa fglgende
Maade: ’Inkje bryggja, inkje baga, inkje
store Ella hava! (Det er nemlig bekjendt, at
Bonden, naar han brygger, bruger mere
Ved, end han behgver.) Hvorpaa Konen re-




1. Lucia pa Skansen 1899. Den moderne Lucia-feiringa er ein borgarleg
skikk som har liten samanheng med den eldre folkelege tradisjonen. Foto
Nordiska museet etter eit foto av H. Edlund 1899.




solut svarede Troldkjeerringen: 'Lussa du
kor du kan, &g lussa sjgl mei Levsa fram’,
hvorpaa Troldkjerringen forbitret svarede
Konen: 'Hedlaa itu aa Kjerringjaa i sju aa
Armane afi Albuledet! (Lgwold 1895, 72 f).

Fra Fjotland (Vest-Agder) kjenner vi
segna berre i stuttform, og vettet har fatt
hankjgnn: , Lussikvelden skulde dei ikkje
baka lefsor. Der var eit kvinnfolk som gjor-
de det likevel. So kom Lussen inn. D’e luse-
kvellen i kvell! sa han. So svara ho: Lussa
du kor du kann! Eg lussa min leiv fram. —
So miste ho eine handi si” (Lunde 1924, 63).

Pa Lista (Vest-Agder) har Lussi fiktiv
karakter. Ho ,,indfinder sig Lille-Julaften,
naar Julelefserne bages og siger: Jeg lusser
mig ind, jeg lusser mig ind, jeg lusser min
Leiv paa Hellen” (Storaker 1921, 119). I
Hardanger vert rolla som kontrollgr av ar-
beidsforbodet uttrykt i form av dite: ,,Lus-
sidagen var og Lussi ute med furdone sine.
Sette dei kakor eller brgd, vilde kje emni ta
seg (Ulv[ik]), og baka dei om kvelden, kom
Lussi og skjemde lefsone eller snadda dei te
seg (E[idfjord]). Ikkje gjekk det likare um
dei brugga denne dagen heller (Kv[am])”
(Opedal 1937, 41).

Denne tradisjonen har dominantomrade
fra Mandal (Vest-Agder) og vestover til
sgraustre Ryfylke, men kan tilfelleleg ogsa
finnast utanom dette omradet. Materialet
har form som segn eller dite. Segnene er
ikkje folketrusegner i vanleg meining, og
Lussi er ikkje eit vette av same kvalitet
som hulder og tunkall, men har ein sterkt
avgrensa funksjon og funksjonstid som t.d.
julesveinane og dei andre kalendariske ju-
lefigurane. Tradisjonen er ikkje seereige for
anten Lussi eller lussinatt, men er knytt til
andre julevette(13) og til andre merkeda-
gar 0g(14).

Vi har minningar om slik tradisjon ogsa
fra Sverige. I Angermanland kunne ,,Lésse
———vara alldeles vit och ha en brodspade i
var hand” (HA Lucia). Oftast mgter vi ka-
lendervettet som barneskremme: ,,Var
snall, annars kommer Lussegubben och tar
dej,” sa deii Vastergotland (15), og i serleg
grad var han nytta som sanksjon til forbo-
det mot & vera ute om kvelden. Arbeidsfor-

108

bodet gjeld saerleg maling pa kverna(16),
somtid med grunngjeving at lussegubben
giolv skulle mala julemjgl den natta(17).

Den dramatiske situasjonen som vi i
denne tradisjonen ogsa finn i segnform, ber
i seg ein annan realitet enn den hendinga
gir uttrykk for. Vi skal hugsa pé& at ingen
vaksen ,,trudde” att Lussi hengde rova si
ned gjennom pipa og slo armen av pa dei
som baka eller brugga. Lussi m4, etter alt
det dei fortalde om henne, ha vore fiksjon
som ikkje hadde rom i eigenleg tru. Vi finn i
det heile ingen folketru om henne, ingen
memorat. Men tradisjonen hadde ein klar
funksjon anten den hadde form av segn el-
ler dite: Den skulle illustrera kor gale det
var & neglisjera arbeidsforbodet lussinatt,
den skulle hjelpa til med & halda oppe og
innprenta kunnskapen om forbodet, og pa
det viset tena til & halda gammal god skikk
ved like. Men tradisjonen fortel ikkje noko
om kvifor dette arbeidsforbodet var s& vik-
tig.

Den lange natta. Lussinatt og solkverv

Over heile landet vert lussinatt karakteri-
sert som den lange natta, utan omsyn til
kva datering merkedagen har i den folkele-
ge kalenderen. Dette er ogsa tilfelle i
mongsmgssomradet. Tradisjonen strekar
under dette med att dyra kunne tala den
natta, og i ei rad stereotype kalendariske
ditar vert det fortalt om korleis dyra karak-
teriserer natta:

,,Lussinatta var den lengste natta i aret,
mente dyra i fjgset. De snakka nemlig med
hverandre den natta, og kua sukka og sa:
’A, du Lussinatt, du lange!, ’Ja, ho er lang
som tre,’ sa vaeren” (18).

I Bg 1 Telemark heiter det: ,,Lussinatta
beit kua tri gdngur i banne sitt: 'Lussinatt
den lange! sa 'o. 'Ho @ lang som to!" sa
bekaren. 'Skdmm fa hennar, hatt ho &! sa
gjeita. Ho tosse ho blei drug, ho!” (M. Moe
1925, 117).

,,Lussinatta vart rekna for den lengste av
alle vinternettene,” heiter det fra nordre
Hélogaland. ,,D& kunde alle krgtera tala.




2. Detalj av norsk primstav
fré Hedmark, datert 1776
(Norsk Folkemuseum 940).
Teikna i desember star for
folgjande merkedagar: 4.
barbromesse, 13. lussi, 21.
tomasmesse, 25. juledag.
Foto Norsk Folkemuseum.

"Lussinatta ho e lang!’ sa sauen. Kua svara
'La-4-ng!’” (Hveding 1935, 21).

I Berlevidg (Finnmark) var remsa slik:
,,Du natt, du natt, du var lang”, sa sauen
(Eidnes 1946, 82).

Enda om fgrestellinga om den lange nat-
ta eller den lengsta natta synest vera sa
sterkt bunden til 13. desember, ligg det lo-
gisk sett ner & tru at dateringa er se-
kundeer. Den lengste natta er sa langt ifra
lussinatt. Somme granskarar har tidlegare
peika pa at tradisjonen om ,lussinatt den
lange” kan vera ei folkeleg avspegling av at
lussinatt ein gong i tida roynleg fall saman
med vintersolkverv. Dette hende pa slutten
av 1200-talet ein gong(19). Nar lussinatt
séleis kunne gjelda som solkverv, s har
einskilde granskar fra dette meint & kunne
slutta seg til at folk flest var ukjende med
rette solkvervsdagen, og at folketrua s& har
gripe tak i den narmaste og mest kjende
helgendagen. Dette hgyrest lite truleg ut. I
Noreg kunne bgndene fgr i tida — og kan det
mange stader den dag i dag — fastsetja s& &
seia pa dagen kor langt aret har lide ved &
merkja seg soloppgang og solnedgang sett
fré eit visst punkt i terrenget (20). I dei eld-
ste almanakkane derimot er vintersolkverv
lagt til Lucia. Den eldste norskprenta al-
manakken fra 1644 kallar den 13. desem-
ber den ,,Lengste Nat oc steckiste Dag”, og i
bondepraktikaen, som kviler pa leerd tra-
disjon, heiter det:

S. Barnabe vigher Solen hen,
S. Lucize kommer hon til, oss igen.

Det kan séleis vera pa leerd grunnlag at
lussinatt allment har knytt til seg tradisjon
som elles er lagt til — og med rette vel
hgyrer heime ved vintersolkverv. Over hei-
le landet finn vi tilfang som synest & sanna
dette.

P& primstaven vert lussinatt oftast av-
merkt med ein lyster, men stundom med
eld eller lys. Det siste refererer etter alt &
dgma til etymologien av dagnamnet Lucia,
og har kome inn i primstavtradisjonen etter
kontinentale fgrebilete. I ,,Legenda aurea”
heiter det at ,Lucia ist gesprochen ein
Licht” (Benz ed. 1955, 35). Lysteren tyder i
den folkelege norske primstavtradisjonen
at det no er pa tide & fiska julefisken. Chris-
ten Jenssgn skriv at dagen vert kalla ,,S.
Luci, oc da fangis Soel hoff Fisk” (Jenssgn
1646). No syner det seg at dateringa av
lussinatt skifter i tradisjonen. Mest vanleg
er det at den fglgjer kalenderen. Men i ei
gammal oppskrift fréa Sunnmgre heiter det
at ,,Luci-laangenat” eller ,,Lucifer-Natten”
er , Natten fgr ’Solhovnatta’ og er den
leengste Nat for hele Aaret” (Storaker 1921,
59). Mange stader i Hardanger, i Seljord
(Telemark) og i Mandal set dei lussinatt til
tre dagar fgr jul(21). ,,Daganne tri og net-
tuna tvi, so leengje & da te jo'le, sa Lussi
nar ho kom” (Opedal 1937, 40). Liknande

109



ditar som denne fra Eidfjord er kjend fra
fleire andre stader i Hardanger, og like eins
fra Mandal. P4 Lista kjem ho veslejulafta,
og i Mandal og pa Jeeren sjglve julafta (22).
Utan tvil m& denne vinglinga ved identifi-
kasjonen av kalenderdagar ha sin grunn i
kalendariske tilhgve. Det synest som om
innfgringa av den gregorianske kalenderen
i 1700 gjorde det usikkert kva som var ,,ret-
te dagen”. Den julianske kalenderens 13.
desember svara pa den tida til den 25. de-
sember i den gregorianske, og det kan
sjolvsagt vera mogleg at overfgringa av lus-
sinatt-tradisjonen til jul grunnar seg pa
dette. I folkeleg tidsrekning kan vi elles
merka oss at dei etter kalenderskiftet sten-
dig rekna pa dei gamle helgedagane, som
fall 11 til 14 dagar seinare enn no. Gamle
Juledag var pa Vestlandet 5. eller 6. januar,
og gamle nydrsdag 12. til 13. januar. Nokon
gamle lussinatt finst ikkje, og ville sjglvsagt
ha vore umogleg pa grunn av kollisjonen
med julekveld og juledag.

Gar vi over til tradisjonen kring vinter-
solkverv, sa ser vi at den som rimeleg er
mest gr ut pa at sola ,,snur” og alt det
merkelege som hender da. Oftast vert det
sagt at solsnu finn stad ved midnatt. Dette
er eit supranormalt tidspunkt. Kyrne snur
seg i basane, horna er lause pd krgttera,
glet vil g& ,,galne vegen” i bryggekaret, alt
analogt til at sola ,snur”. Mykje av slik
tradisjon er lagt til lussinatt ogsa, og ved
paverknad fra kristendommen ogsa til
midnattstimen julenatt i den stund Kristus
vart fadd. Sveert vanleg finn vi opplyst at
vatnet i bekkar og kjelder vert omskapt til
vin, dinest til eiter og s& til vatn att just i
den augneblinken sola snur solkvervsnat-
ta. Men like ofte er denne tradisjonen lagt
til midnattstimen julenatt eller lussinatt.
Logisk sett skulle ein sjglvsagt tru at date-
ringa til solkverv var primar, og i det yng-
re materialet synest dette ogsa & dominera.

Tidlegare har arbeidsforbodet lussinatt
vore nemnd. Slik det vert omtalt i tradisjo-
nen, med serleg vekt pa alt som har med
kringgang og snuing & gjera, skulle ein tru
at dette ogsd primezert var ein sol-
kvervs-tradisjon. Forbodet sa vel lussinatt

110

som vintersolkverv gjeld fgrst og fremst
maling av korn (kvernsteinane som gar
rundt), baking (leiven som vert snudd),
brygging (gjeer-kjeraldet som dansar rundt
i bryggeséen), spinning osv. Ein sjeldan
gong vert denne avgrensinga av arbeids-
forbodet utvida til ogsa & femna om arbeid
der kringgang ikkje spelar inn, f.eks. ved-
hogging, veving osv. Men det syner seg
ogsa at i all tradisjon som gir om arbeids-
forbod knytt til visse dagar eller tider, do-
minerer forbodet mot kringgjerning. Alle
andre arbeid spelar minimal rolle i tradi-
sjonen. Her er det ikkje turvande & ta stil-
ling til andre arbeidsforbod enn dei som er
knytte til jula og ferebuingstida til ju-
lehggtida. Innan det lokale miljget hadde
dei gjerne visse dagar dei skulle ta i ferd
med ymse arbeid og faste normer for nar
det skulle vera ferdig. Kva arbeid det galdt
og kva datering det skulle ha var avhengig
av lokale tradisjonsmgnster. Nar det gjeld
arbeidsforboda lussinatt var det ,,naturleg”
med forbod mot spinning og veving, og ogs&
mot kornmaling og flatbrgdbaking. Tida
leid sa langt at slike grovare forebuingsar-
beid skulle vera ferdige no for di det var
andre fgrebuingsarbeid som métte gjerast
naermare jul og som ogsid méatte ha si tid.
Her er det ingen grunn til & hefta seg ved
alle dei arbeid det galdt forbod mot lussi-
natt. Just for di denne merkedagen var s&
dominerande i tradisjonen som innleiing til
dei ,,dyre” eller ,sterke” dgger, kunne den
suga til seg arbeidsforbod som ikkje konsti-
tusjonelt hgyrde til dagen.

Men dette gir inga forklaring pa kvifor
lussinatt markerer inngangen til juletida.
Fra og med denne natta slepper tradisjonen
over heile Segr-Noreg alle slag julevette
laus: julesveinar, julegeit, julebukk, julerei
og oskorei, just pA same mate som Lussi
sjolv. Dagen er dessutan markert ikkje ber-
re med arbeidsforbod, men ogsa med forbod
mot & vera ute etter at mgrket fall pa, med
innskrenkningar i matbruket osv.

Etter kva eg kan sja er det berre to
tillhgve fra eldre tid som kan ha vorte av-
gjerande for den kalendarisk sa sterkt fik-
serte innleiingsdagen for juletida.



Det eine er at julefasta i den katolske
kyrkja tok utgangspunkt i lussidagen, slik
at imbredagane fgr jul var onsdag, fredag
og laurdag etter lussidag. I den eldre Eidsi-
vatings kristenrett heiter det at ,.ef madr
ettr kiot i langa fastu eda i imbru dagum”
skal han bgta tre mark til biskopen (NGL
1.384). Breviarium Nidrosiense fra 1519
fastset at imbredagane fgr jul og i langfasta
skal haldast ,,meth retthom fastemad”
(Gjerlgw 1962, 362). Her kan grunnlaget
for dei ulike forboda liggja.

Imbredagane har levd i norsk tradisjon
like til vare dagar. Veka fgr jul kallast im-
bre-, immer-, emmer-, ymbre- eller ymreve-
ka. Tilsvarande har dei imbreonsdag, im-
brefredag og imbrelaurdag. Siste laurdag
for jul kan ogsa kallast imbreeftan, og siste
sundag for jul kallast gjerne imbresundag. 1
Vang i Valdres er imbereftan gatt over pa
vesle julafta (NFS Hermundstad 4.165).

Pa vestkysten av Noreg synest imbre-
dags-tradisjonen & vera sterkast knytt til
havlomen (Colymbus glacialis), som her
vert kalla embre, imbre, ymr osv. I ,,Den
Norske Dictionarium” heiter det om denne
fuglen: ,Immer/ kaldis et Slags Sigfugle/
Nesten saa store som Gies/ sigis ickun en-
gang om Aaret at sette sin Foed paa Lan-
det/ nemlig udi den Vge for Juel/ huilken
derfore aff de gamle Norske er kaldet Im-
mervecke/ sive Imer — vge. Oc maa same
Fugle uden tvil vere Halcynones sive Isfug-
le. Om huilcke der skrifuis/ at de udi de 7
Dage for Soelhuerff/ oc 7 Dage efter/ (huil-
cke Dage kaldis Halcyonides) vdlegges de-
ris Vnger i Haffuet/ lidet stgrre end en
Spurre” (Jenssgn 1646, 58). Dei same
opplysningane om denne fuglen finn vi i
den seinare leerde litteraturen og like eins i
den munnlege tradisjonen. ,Men embre-
sundag kom ho fram under land og strauk
nebben sin pé stein”, kan det heita i Vart-
dal (Mgre og Romsdal) (NFS Buset 1a. B8).
Ogsa den laerde litteraturen synest byggja
pa folklege fgrestellingar: ,,Det allerfor-
underligste er, at, efter alles eens-stemmi-
ge Beretning, Immeren aldrig sees at
komme til Lands, undtagen i den Uge naest
for Jule-Festen, hvoraf ogsaa den fierde

Sgndag i Advent her til Lands af Almuen
kaldes Immer- eller, efter nogles Udtale,
@mmer-Sgndag”, stardeti ,,Det fgrste For-
spg pA Norges Naturlige Historie” (Pontop-
pidan 1753, 131). Berre fra Volda (Mgre og
Romsdal) er denne tradisjonen knytt saman
med arbeidsforbod: ,,Embren (Ymbra) kjem
til lands berre ein gong om é&ret, i embreda-
gane fgre jul. D& mé& ingen spinne, for elles
kjem ikkje fuglen seg til lands” (NFS M.
Bjerndal 1. 105). Dette, som neermast kan
karakteriserast som ein skjemtande moti-
valdite, har til oppgave & innskjerpa
arbeidsforbodet p4 same méate som ka-
lenderditane knytte til lussinatt. I den
munnlege tradisjonen finn vi fa og veike
merke etter fastepaboda. Allment heiter
det fra heile landet at ein i tida for jul skulle
knipa inn pad maten, slik at overfloda hgg-
tidsdagane skulle vera s& mykje meir
merkande. Denne rasjonelle, folkelege for-
klaringa hgyrest rimeleg, faktisk meir
rimeleg enn & leita etter eit grunnlag i
kyrkjelege padbod om faste. Kanskje har vi
ei minning etter fastepaboda i kysttradi-
sjonen pa Vestlandet om at ein imbersun-
dag skulle eta smalehovud eller naute-
hovud, for denne dagen var fasta over.
Men langt meir rimeleg er det & tenkja seg
at denne kjgtmaten var av det simplaste
slaget, og at den skulle ein eta siste
sundag for jul parallelt til at ein da skulle
ga i kvardagskler. Skitnesundag var ingen
helgedag. D& er det lettare tenkjeleg at
vi har minne om fastepdboda 1 prim-
stav-tradisjonen. Lyster-krimsen (i Sverige
somtid ein fisk) pa primstaven og Christen
Jenssgns ,,Soel hoff Fisk” kan godt ha sam-
anheng med fastematen imberdagane.

I Slidre og Aurdalsbygdene i Valdres far
juleskreia, eit omfarande fglgje av vette,
ofte namn etter imbereftan eller imbersun-
dagen og vert kalla immerkollo, imborkollo,
immerfzere eller im(b)ridn, for di den ,,rei-
ser ut” da.

Det andre tilhgvet som kan ha vore med-
verkande til at fikseringa av 13. desember
fekk ei sa sterk stilling som innleiing til
juletida kan liggja i forkristen tid. I den
norrgne kalenderen var dette just skiljet

11k



mellom dei to julemanadene ylir og mor-
sugr eller jolmanuor (Beckman 1934, 33).
Om dette veit vi likevel sa lite at det er
urad & seia noko visst.

Lussi og lussiferda

Der vi finn tradisjonen om Lussi og lussi-
ferda i Noreg, har den stort sett teke over
den plassen som julevetta, forst og fremst
julesveinane (béde som vette og som ut-
kledde folk) og juleskreia/ oskoreia, til van-
leg har. Vi finn at det er samsvar sé vel i
form som i funksjon. Men tradisjonen om
Lussi/lussiferda er langt meir individuelt
skiftande, og utan markerte, kollektive
drag.

I Bruvik (Hordaland) var ,,lussiferdi og
jolereidi — det same” (NFS Leiro 543). I
Suldal (Rogaland) vert fossareio og lus-
sifeeri nytta om kvarandre (NFS Delgobe
17.13). 1 Forsand (Rogaland) vert reia oftast
kalla olgoreio (t.d. NFS Delgobe 22.2), men
ogs& Lossi var i bruk, heiter det (NL 31
Signe Espedal). ,,Lussi-reidi var visst noko
paa lag som Olge-reidi”, heiter det ogséa
derifrd (Mauland 1928, 116). Fra Vallei Se-
tesdal fortel Johs. Skar: ,,Lusifseri ha
mange Nomn; dei kadda = Oskoreii ell
Staalisfaeri ell Lusi-feeri — som det hgvdi”
(Skar 1908, 26).

Ofte kjem Lussi, lussiferd etc. inn i seg-
ner og ditar i staden for julerei, oskorei o.1. I
Setesdal kan det t.d. heita: ,,Der, hvor Luci-
fer med hans Fglge afsadler, vil der blive
begaaet et Mord. Paa en Gaard i Valle
skulde den engang ride saa, at Gryderne
skranglede paa Gulvet. Den kastede Sadlen
paa et Hus og paa den Gaard blev en Mand
dreebt i et Bryllup” (Storaker 1941, 96).
Dette er ei vanleg vandrehistorie i osko-
rei-tradisjonen. I ein versjon av Trond-seg-
na fr4 Hardanger er Trond leiar for ,,Lus-
serne” (Storaker 1921, 158). I omradet fra
Forsand til Sokndal i Rogaland er det van-
leg tradisjon at Lussi rir hestane lussinatt,
slik at dei om morgonen stéar dyvéate pa stal-
len (t.d. Forsand: NFS Delgobe 22.2; Bjerk-
reim: Oos 140 Jgrgen Skjeveland; Sokndal:
NL 31 Alf Aaarstad og Lid 1928, 61). I For-

112

sand heiter det at ,,inne i Frafjord hendte
det ei natt for jul at Lossi tok hesten hji ein
mann og kgyrde eit stort rislass s hesten
var drivande gjennomvat av sveitte” (NL
31 Signe Espedal). Alt dette er motiv som
til vanleg er knytt til tradisjonen om jule-
ferdene. Heller ikkje tradisjonen om at reia
tek folk med seg vantar tilknyting til Lussi
eller lussiferda. Fr& Kvam i Hardanger
vert det fortalt: ,,Steine i Kvam er ein stor
gard med mange hus i eitt tun. Der for
Lussi gjenom tunet Lussinatt naar ho skul-
de aat Kletten (eit fjell) aa henta Bryggje-
vatn. Raaka ho daa folk ute, so tok ho dei og
skamfor dei. Dei fortalde um folk som ho
skulde ha teke og kasta upp paa tro-bolken i
lgda” (EFA T. Hannaas 53.13). I Bjerkreim
(Rogaland) fortel dei om Lussi at ein ,,gong
tok ho ein mann fré Bjerland; men da han
ikkje vilde eta hestalort, hivde ho han i ein
risdunge pa Steine” (NL 31 W. Heskestad).
Same stad heiter det at ,,det trefte at ho tok
med seg folk og slepte dei ned att langt
borte” (OoS 140 J. Skjaveland). Johs.
Skar har to forteljingar om ei Aashill Fjos-
haug fra Valle, som to gonger laut fylgja
med lussiferda. Den eine gongen hadde ho
vore til Dale, og p& heimvegen , kaam Feeri
sjugandi aa reiste ti Suldal me 'ni”. Den
andre gongen ,,la Feeri ti austigjenom me
’ni, ivi vidde Heiann. — - Kroppen laag
nete me Aara som i Uvite” (Skar 1908, 26).

Skildringa av Lussi synest ikkje & vera
bygd pa traderte forestellingar. Th. S.
Haukenees skriv at ho i Ulvik (Hordaland)
var ,en styg feel Kvinde” (Haukenaes 1885,
176). Tjue ar seinare gir han same skild-
ringa av henne fra Voss: ,,en styg fael Kvin-
de, der stormed gjennem Luften med Ild og
Rog og Bdelaeggelse i sit Fglge” (Haukenees
1904, 59). Dette er ikkje tradisjon, men
skrivebords-fantasi. Likevel vert dette teke
oppatt i ei yngre tradisjonssamling fra
Hardanger, stadfest til Ulvik og Eidfjord,
der det vert sagt at ,,Lussi sjglv” er ,.ei
gamal, skryti kjering” (Opedal 1937, 40).
Originaloppskriftene til denne samlinga er
ikkje tilgjengelege, slik at det er urad a
kontrollera om det likevel skulle vera tra-
disjon. I Seljord (Telemark) vert ho sagt a




vera ,.eit grlite kvende, som styrde Lussi-
ferdi” (K. Flatin 1930, 76), eller ,,ett slags
kvinnfolk, som & ute nest fyri jol” (T. Flatin
1922, 27).

I Varmland er Lucia ,,en horekona, i alla
fall ingen fin manniska”, ,,ett spoke efter
en elak karing” og ,,e ogudaktig méanske”
(Nilsson og Bergstrand 1955, 79), i Vaster-
gotland ,,en morderska och en ond ménni-
ska” (Bergstrand 1935, 32) og ,.ett samre
fruntimmer” (Bergstrand 1960, 69). ,,Om
det hant nagot galit lusse natt, s sade folk:
lussekéringa har la vart ute och gatt i natt.
Det var ingen god karing” (Bergstrand
1935, 20).

I Askvoll (Sogn og Fjordane) vert ho i ei
eldre oppskrift kalla Lucifera, og ,,skulde
vee slekt eit stygt kvindfolk, so bar seg so
ryse aat. Dei seie, at dei underjordiske =
henna afkom” (NFS Vonen 3.35). Bak dette
skimtar vi soga om Lilith, Adams fgrste
kone. Dette ser ut til & ha vore ein meir
utbreidd tradisjon i Sverige, der ein finn
oppskrifter av Levi Johansson og Louise
Hagberg fra Medelpad, Jamtland, Halsing-
land og Angermanland (HA. Lucia). Ogsa i
Varmland har tradisjonen vore kjend (Ern-
vik 1966, 22. Sja elles Celander 1936 b, 79;
Liungman 1944, 9; Sydow 1931, 76). Naer
dette star ei forteljing fr& Bjerkreim (Roga-
land), der ,,Lossi var eit kvende som tente
den vonde. Ho hadde fleire dgtrer, Algér-
reie, Grebba Gratryne, Liva Kvitskjegg og
Elbjerg” (OoS 140 J. Skjaeveland).

Eit par oppskrifter gir Lussi hekse-attri-
butt, og let henne vera ,ridande paa ein
sopelime” (K. Flatin 1930, 76 f) eller pa
,,ein sopelime aa ei brouskoru”, som det
vert fortalt fra Seljord (T. Flatin 1922, 27). 1
Eidfjord flaug laget gjennom lufta, ,,0g Lus-
si for fgre og bar ein sovel i eine neven”
(Opedal 1937, 40). I ei tvilsam oppskrift fra
Granvin i1 Hardanger vert Lussi utstyrt
som ei nasjonalromantisk hulder. Det hei-
ter at ,lussifeer kom tilfarende i kvinde-
skikkelse. Hun var foran smukt pyntet,
som en hardangerbrud, sglvkrone paa ho-
vedet, sglvsmykker og sglvkjeder i brystet,
om livet et sglvbelte og bar rgd stak eller
kjole. Men bag var lussifeer haeslig og afs-

8 -Fataburen

kyelig; den lignede der narmest et halv-
raadent udhullet lindetre” (Haukenses
1905, 46). Kanskje er dette & tilskriva for-
fattaren, men det kan vera paverknad fra
tradisjonen i Nordhordland, der julereia
som trollkjerring brukar & lokka ungane til
seg med sglvsaker. I oppskrifta vert det
sagt at ,,lussifeer” lokka til seg ei lita jente,
som kom for & sj& den vakre brura. Fra
Forsand har vi ei oppskrift med motivet
»Letta pa rova di” (Simonsuuri 1961 type
K 105) knytt til Lussi. I ei rad segner er
dette elles knytt til Guro (frd oskoreia) som
einskild-vette, men ogs& denne tradisjons-
krinsen har 1ant motivet fra huldretradi-
sjonen. Det same er rimeleg & tenkja seg
med Forsand-versjonen (NL 31 S. Espedal),
og det synest ikkje turvande & rekna med
at denne oppskrifta har noko som helst
samband med dei Guro-segnene som gjer
bruk av dette motivet.

Dei fa skildringane vi har av lussiferda
synest alle & vera individuelt utforma av
utgjevarane. Eg skal ikkje g& s& langt som
&4 dgmma dei alle som skrivebordsfantasiar,
men det er i hgg grad mistenkeleg at vi
ikkje har ei einaste oppskrift av slike skild-
ringar i original i manuskriptarkivet pa
NFS. Alle opplysningane er frd prent, og
originaloppskrifter til dei er ikkje tilgjenge-
lege. Dei fleste skildringane er fra Har-
danger. Fra Ulvik fortel Th. S. Haukenzs
at lussiferda var ,et farligt tog af flyvende
Vaesener, midt mellem Drager og Mennes-
ker” (Haukenses 1885, 176). Fra Kvam
skildrar han julereia etter ,,endel” fortelja-
rar som ,.en hel raekke sorte maend med
lange hale og vinger som en bjgrnehud”
(Haukenees 1905, 47). I Opedals form, som
han oppgir & vera fra Ulvik, er ferda vorte
til ,,snodige skapnader, mest som drakar
eller halvmenner” (Opedal 1937, 40).
Haukenas har dessutan skildra lussiferda
fra Voss som ,,vilde Skikkelser paa gloende
Heste og langt flagrende Haar og Skjag”
(Haukenzs 1904, 59). Fra Hardanger har
vi dessutan ei merkeleg skildring som sy-
nest ha samanheng med det som er referert
ovanfor. Her er "Thrond Husbond for Lus-
sifeerden. Denne bestaar af Meend og Kvin-

113



der, som fare gjennem Luften paa Heste ved
Vintersolhverv, Lussinatt, tredje Nat for
Jul. Hestene ere gloende, og Ferden farer
frem under Bulder og Brag. — — — Hvor den
farer frem, tager den noget med sig, Men-
nesker, Dyr, Traer, Stene, Huse, som ofte
bliver fgrte langt bort, inden den slipper
dem, og stundom sees de aldrig igjen. — — —
Ofte fgrer den Folk ud paa gde Skjer og
Holmer i Havet eller i Fjeldvandene. Og
slipper Nogen derfra med Livet, faar han
gjerne Vanhelse, bliver ’tusset’ ogunderlig
tilsinds, medens Hestene blive sky og van-
stridige, og Kjgrene melke Blod, kaste Kal-
ven fortidligt og vantrives” (Storaker 1921,
157 f). Denne oppskrifta er klart littereer,
og like lite som dei andre skildringane
ovanfor her i samsvar med den kollektive
tradisjonen i Hardanger-bygdene. Vi veit
ikkje kven som har vore den skriftlege in-
formanten for Storaker i dette tilfelle, men
mykje tyder pd at det er den samme
Haukenas som er ute og fer ogsi her. I
innleiinga til bolken om , Aasgaardsreia,
julereien, lussifeer og andre juletrold” de-
monstrerer han at han har lese litt av
kvart, og hevdar at ,,man har tenkt sig” at
julereia og lussiferda ,,har mer en kristelig
oprindelse end en hedensk. Man har tenkt
sig denne feerd at have bestaaet af aander,
der ei havde gjort saa meget godt, og at de
kunde fortjene himmelen, og ikke saa me-
get ondt, at de kunde komme til helvede. - -
— Deres straf var med forbandelsens og
fredlgshedens merker i sine pander at ride
om til verdens ende” (Haukenaes 1905, 37
f). Utanfor dette Vestlands-omradet finn vi
i Sigdal (Buskerud) ei liknande skildring
av lussiferda: ,,Meddet same et menneskje
blir fgdd, er det sett h& lang tid det skal
leva. Kjem det tor verda fgre den tida er
ghtt, ma det ga att pa jorda til tida er til
ende. — Lussiferda er ei ferd ta slike dgde
som gar att” (Mgrch 1932, 41).

Eit par-tre oppskrifter frd Sverige bgr
nemnast. I Halland vert det fortalt om nok-
re bgnder som mgtte ,,lussefarslakta, som
kom farande. Det var hundar och allt slags
trolltyg”. Men i same bygda vert ,,lussefar”
ogsé skildra som ,.en valdig flock smé va-

114

relser lika méanniskor” (Celander 1936 a,
100). I Varmland ség folk nar dei titta ut kl.
12 lucianatt ,,ett langt begravningsfolje.
Alla var sm4, det var ’lussefolk’, de bar en
liten likkista mellan sig. Det var ett stort
folje av ’lusifers slakte’. De marscherade at
norr” (Ernvik 1966, 222).

Som dei attgjevne oppskriftene syner,
star lussiferda veikt i norsk tradisjon.
Bortsett fra personlege refleksjonar og
tildiktingar av tradisjons-utgjevarane, er
det ikkje noko som skil lussiferda fra dei
juleferdene vi finn i den allmenne tradi-
gjonen i Sgr-Noreg. Lussiferda er eit anna
namn pa desse ferdene, og det er kanskje
berre i Hardanger dette namnet har hatt
ein viss frekvens(23).

I norsk folketradisjon er det tvilsamt om
vi finn nokon assosiasjon mellom Lucifer
(djevelen) og lussiferda, slik vi finn det i
Sverige. Lydleg er desse namna sldande li-
ke, men det ser ut til at det berre er
oppskrivarar og utgjevarar som har vore
ute for slike assosiasjonar. Nar Nikka Vo-
nen let ,,Gamle-Marthe” i Askvoll seia: ,,I
ha vel hort gjete Lucifeera; da skulde vee
slekt eit stygt kvindfolk” (NFS Vonen
3.35), sa har ho knapt nok tenkt seg anna
enn at Lussi i lussiferda skulle skrivast slik
Lucia i kalenderen vart skriven. Alle andre
stader vi finn lussiferd skrive Lucifer i
norsk materiale, gjeld det utgjevarens ety-
mologiske skriveform, kanskje delvis
oppskrivarane: ,,I Sgndmgre kaldes Natten
ifglge Meddelelser derfra 'Luci-Laangenat’
eller 'Lucifer-Natten’. Det er Natten far
’Solhovnatta’ oger den leengste Nat for he-
le Aaret.— — —'Lucifer-Natten’ maa de klave-
bundne Kreaturer faa saa meget Foder, at
de ikke ’se at ma Sidaa’ (for Troldskabens
Skyld), Sondm.---0Ogdenne Nat var, iser
i gamle Dage, 'Lussi’ eller 'Lucifer’ ude at
vandre. Det er et hemmelighedsfuldt
Vasen, som man ikke ret kan blive klog
paa; men oftest falder det sammen med den
Vonde selv (Mandal)” (Storaker 1921, 59).
,,Men det er dog iseer Stor-Julaften (24. De-
cember), at "Lucifer’ feerdes (Mand.)” Stor-
aker 1921, 119). ,,.Der, hvor Lucifer med
hans Fglge afsadler, vil der blive begaaet et



Mord. Paa en Gaard i Valle skulde den en-
gang ride saa, at Gryderne skranglede paa
Gulvet. Den kastede Sadlen paa et Hus og
paa den Gaard blev en Mand drabt i et
Bryllup. Gjerningsmanden rgmte til Fin-
marken (Saetersdalen)” (Storaker 1941, 96).
Dette er alt det materiale ein kan finna fra
Noreg, og det er ikkje noko som kan gje
grunn til ei neermare drgfting av ein even-
tuell samanheng lussiferd-lucifer ut fra
norske tradisjonsoppskrifter(24).

Endeleg ma det nemnast at Lussi og lus-
siferda har vore nytta som barneskremsel
pa same maten som dei hine julevetta. Eit
par gonger vert det uttrykt i form av
trugsmal: ,,E de kje snille, kjeme lussifaeri &
teke dikka”, heiter det fra Valle (NO 62 B.
Rike) og Varaldsgy (Opedal 1937, 41). I Ul-
vik skremde dei ungane med at om dei var
seint ute lussikvelden og Lussi fekk tak i
dei ,,kasta ho honom pa ein harv som snud-
de tindane upp og kgyrde honom helselaus”
(Opedal 1937, 41).

Tilsvarande heiter det i Varmland: ,,Da-
gen fore lusse var det bast att vara snall, - -
— for om lussenatten kunde lussekarringen
komma. Hon var bade stygg och farlig. Hon
kunde ta barnen med sig” (Nilsson och
Bergstrand 1955, 72). I Dalarna var Lucia
»en farlig varelse i rovfigelskepnad, som
ville ata upp barnen” (Forsslund 1925,
168).

Fra Kvam skriv Haukenees at lussi-kveld
,var det farligt at veere ude, serlig for
smaabgrn; thi dem tog hon og kastede op i
de store bryggerkjedlerne sine” (1905, 52).
Dette siste er det same som den kollektive
Nordhordlandtradisjonen kan fortelja s&
mykje om, og ikkje anna enn lan fra tradis-
jonen om julereia og juleskreia.

Heilt annleis er det med tradisjonen fra
Eigersund og Forsand. Fra Eigersund hei-
ter det: ,,Den tolvte natten fgr jul kaltes
Lossinatten. Da var Lossi og Ragnald pa
farten. Man satte ut risengrynsgret til dem
under en stor sten eller heller et stykke fra
husene. Lossi og Ragnald kom kjgrende pa
en slede, og Skjeggja, som var en gammel
bestemor, matte de alltid hale med. Dom-
bjeller hadde de, s& en kunde hgre nar de

for avsted. Barna var sveert redde for & ga
ut den kvelden, for da kunde Lossi eller
Ragnald ta dem. Hvis man om kvelden eller
natten hgrte et smell eller ukjent lyd, da
trodde man at nu var det nogen som skjgt
efter Lossi og Ragnald” (Lid 1928, 61).
Denne pedagogiske barnefiksjonen sy-
nest mest & ha lant drag fra julesveinane,
og fra dei og fra julebukkane mé ogsi ein
liknande tradisjon fra Forsand ha lant flei-
re drag. Til Norsk Etnologisk Gransking
(NEG) har fplgjande oppskrift kome inn:
,,Etter Lussinotti, St. Luciadag 11. desem-
ber, var ingen trygge pa julesveinane. Dei
var alle stader framme pé& garden, bade ute
og inne, og da serleg i fjgs og lgda. For born
var det helst spelegt & vera ute om kvelda-
ne etter den tid. ’'Lussi&’ vart til eit
skraemsle for ungar, eit uhyre, som likna pa
eit uhorveleg stort kvinnfolk, som for med
skrymt mellom hus og garder. Jolesveinane
var meir godslege som for med moro og gap-
ri, og gjorde godt eller ugagn etter som dei
vart stella med. Det var vanleg skikk at
einkvan kledde seg ut og gjekk 'Lussi’ den
kvelden. Bestemor mi kunde minnast dei
giekk Lussi og korleis dei kledde seg ut. Ho
var fgdd 1831. Sjglv kan ikkje eg minnast
henne, men mor fortalde etter henni. - — —
Ho minnast dette uhyre gjekk ute pa tunet i
maneskinet — og ho minnast det beit etter
graset pa eit torvtekt hustak. - — — Dei
stader der det var born i eit hus kunde dei
verta reint vitskreemde og tullete av redsla.
Difor gjekk skikkane meir og meir av bruk
etterkvart” (Weiser-Aall 1954, 32).
Skildringa av Lussi i desse to forteljing-
ane kan minna om det dei kan fortelja om
julereia i Nordhordlands-tradisjonen. Ho er
her ei stor, fael kjerring som kjem or berget
mongsmgssnatta, og vert nytta m.a. som
sanksjon for ulike pabod og forbod. Men det
er lite truleg at vi har med ein tradert sam-
anheng mellom dei to omrada & gjera. Meir
rimeleg er det & sj& den sgrlege tradisjonen
som lokale utformingar av europeiske
skikkar med utkledde og maskerte fglgje
av folk som dreg kringom i lokalsamfunnet
anten for eller etter jul. Dette gjeld anten
det er tale om supranormale skapnader i

115



116

4., Lussi” twv. pa teik-
ninga. ,,Ein av dei storste
drengene kledde seg ut i
den storste stakken han
kunne f& tak i. — — — Over
hovudet spente han ein
treklave som det var fast-
gjort eit bukkehorn og eit
verahorn i.” Foto etter
Weiser-Aall 1954, s. 33.



segner og ditar eller det rgrer seg om ut-
kledde folk.

No var denne tradisjonen sterkt utviska i
Noreg pa den tid desse oppskriftene vart
gjorde. Langt betre heldt den seg i Sverige,
serleg i Smaland, Vistergotland, Varm-
land og Dalarna. Nokre dgme skal gjevast:

,,Lussegubber springa omkring och
skramma folk savil i Nydala som Vrigstad.
De spela ocksa och sjunga i husen och fa da
pengar eller kaffe och kakor. De é&ro
hemskt kladda med masker (skrapuka-an-
sikten) for ansiktet” (Smaland: EU 2560).

,,Kviallen fore lusse gick en del ikring
utkladda. Det var Lucia och Lussen och de-
ras barn. Lucia och Lussen var sd uselt
kladda som det stod till. De skulle ha fag-
nad - de fick lussekakor i stugorna. — Lus-
sefard talte de om — det var att de skulle
farda till andra stillen. Jag har inte hort
att onda vésen var ute den natten” (Vaster-
gotland: Bergstrand 1960, 65).

,,Somliga kladdes ut pa det mest an-
skramliga sitt med horn i pannan och pa
knéna, langa svansar och hela ansiktet
harbeklatt. Fanns nigon gammal péls,
vandes harsidan utat. Tagel av héstar och
kor anvéndes som extra prydnad var det
passade sig. De kallades lussegubbar och

skulle troligtvis forestalla kopior av
Horn-Per” (Vastergotland: Bergstrand
1935, 30).

,,K1. 4 pa2 morgonen ’alva dar fore julaf-
ton’ gick tv& Lussiner omkring i rod lang-
hatta och getskinn, som bands om halsen
och hiangde fram 6ver armarna; de hade
ocksé en halmkirve om halsen. Folk bru-
kade 1opa efter dem och dra dem i kjolarna
och fraga, om de var bock eller get. De skul-
le ha ’Lussebit’ — en flaskbit och ett stycke
gott brod ~ for att de inte skulle ta barnen”
(Dalarna: Forsslund 1925, 168).

Utan tvil har vettet Lussi namnet sitt fra
kalenderdagen Lucia, som i andre land. Det
er ikkje uvanleg at dagsnamna i kalende-
ren vert personifiserte, vi har fleire dgme
pa det i norsk tradisjon. Desse ,kalen-
der-vetta” vert gjerne kombinerte med ka-
lendariske ditar, som dette dgmet fra Tele-
marks-tradisjonen pa 1700-talet:

November, St. Katarina: Kari med Rok-
ken. ,,Hun spinder Lyse-veger (Liose-Rakir)
til Juul.” 17. mars, anten etter Petrus mar-
tyr 18. mars eller Perpetua & Felicitas 7.
mars: Per-Pek ¢ Vatten. ,,Han kommer for
at prove, Om Isene ere steerke.” 10. juli,
Kong Knut og 12. juli (25): Knud med Li-
aaen og Kari med Riva: ,Knud slog en
Dag, forend Kari kom efter med Riva.” 25.
juli, St. Jakob: Jakob Vaathat, kommer
og pisser pd Humlen” (Wille 1786).

Dei eldre oppskriftene om primstav og
merkedagar nemner aldri den folkelege
personifiseringa av Lucia. Sjglvsagt skal
ein vera varsam med & slutta ex silentio
nar ein arbeider med eit materiale som vi
berre har tilfellelege opplysningar om. Men
det er ikkje noko som talar for at Lussi har
gammal rot i norsk tradisjon. I dei fleste
tillfelle har ho l1ant seg inn i ein tradisjon
som var veletablert pa ferehand. Ho vart
berre ein av dei mange supranormale skap-
nadene som steig fram den kvelden, og ho
har ikkje hatt lett for & f4 rom i tradisjonen
mellom alle dei andre juleskapnadene som
hadde ein lang tradisjonsvokster bak seg og
som kunne halda seg levande for di dei
hadde markerte funksjonar i fgrebuingsti-
da til julefesten. Berre pa eitt omrade sy-
nest ho & ha fatt ein primertradisjon i visse
avgrensa geografiske omrade, nemleg som
vaktar av arbeidsforbodet lussinatt, og da
seerleg knytt til forbodet mot baking, i Sve-
rige maling. ,,Ho var leid til & koma inn nar
folk baka jolelefse og tusta til lefsene pa
bordet og pa hella”, heiter det i ein dite fra
Herad i Vest-Agder (NL 31 A. Hgyland).

Lussiferda har derimot ingen primaertra-
disjon, men er eit intrusivt fenomen i fgre-
stellingane om juleferdene. Ut fra norsk
materiale synest det heller ikkje & vera no-
ko grunnlag for & tru at den norske lussi-
ferda har noko tradert samband med ,,lus-
sefarden” i Halland eller dei andre svenske
Lucia/lussefigurane.

Neermast ligg det & jamfgra namnet med
dei andre formene av juleferder som har
-ferd som sistelekk i namnet: stalisferda i
Setesdal, immerferda i Valdres og gongfer-
da i Nordland. Allment kalte ein gjerne dei

117




ulike fglgjene av julevette for ferdene, me-
dan dei kvar for seg hadde sine ssernamn.
I dette omradet der vi finn lussiferda, har
desse ferdene gjerne -rei eller -skrei som
sistelekk i namnet. Vi star sleis ikkje ova-
for nokon kollektiv tradisjon som har hatt
evna til & spreia seg. S& spreidde, ulike og
tilfellelege som vi finn opplysningane om
lussiferda i Noreg, har vi grunn til & tru at
dei representerer individuelle pafunn eller
isolerte lokaltradisjonar.

Lucia og med henne Lussi og lussiferda
kom inn i norsk tradisjon for di ho hadde
13. desember som minnedag. Nar ho - og
forst og fremst dagen hennar — kunne fa ei
sa sterk stilling i nordisk tradisjon trassiat
13. desember ikkje var ein kyrkjedag som
gjorde inngrep i det folkelege festlivet, har
ein grunn til & ga ut ifra at dagen alt tidle-
gare var fiksert i folkeleg tidsrekning som
innleiing til julehggtida.

Tomas og Tollak

Nermare jul finn vi to andre kalendariske
julefigurar: Tomas og Tollak, som ofte har
same funksjon og stort sett far dei same
uttrykksformene i tradisjonen.

Tomas som julefigur er ei personifisering
av kalendernamnet for 21. desember, trans-
lasjonsdagen for apostelen Thomas eller
,,den vantrune Tomas”, som han ofte og po-
puleert vert kalla. Over heile Europa er to-
masdagen ein viktig merkedag med ein rik
og vidspreidd tradisjon knytt til seg. Ingen
stad synest denne tradisjonen & ha relasjo-
nar til apostelsoga, men hgyrer mest saman
med solkverv-tradisjonen med dei forbod og
pabod som der ,naturleg” hgyrer hei-
me (26). I Norden er det sarleg i Noreg og
Sverige vi finn mykje tradisjon knytt til
merkedagen tomasmesse(27). Ei medver-
kande arsak til at Tomas vart s& populaer
her, har kanskje vore at namnet var knytt
til ein annan dag i jula dg, kalenderdagen
Tomas erkebiskop den 29. desember,
dgdsdagen til erkebiskop Thomas Becket av
Canterbury, drepen ar 1170. Han er ikkje &
finna anten i tradisjonen om merkedagar
eller om primstaven i Noreg. Det kan heller

118

ikkje ha vore mogleg & halda to tomasdagar
fra einannan om dei lag sa tett, og all tra-
disjon er knytt til den fgrste av desse ka-
lenderdagane, for di den som merkedag for
julefgrebuingane var den viktigaste.

I den eldre merkedagstradisjonen knytt
til primstaven i Noreg er Tomas alltid
knytt til glbrygging. Christen Jenssgn
skrivi si primstavforklaring fra Askvoll fra
1646 at den 9. dag etter lussinatt ,, kommer
Tommis med Bgtten/ oc gifuer Malt Vatn til
Juel.” P4 primstaven hans har tomasmessa
ei bgtte som krims, og den kjem atte dagar
etter lussinatt. I de Fines opplysningar til
primstaven fra Rogaland, som delvis er av-
hengige av Christen Jenssgn, heiter det at
den niande dag etter lussinatt ,,indfalder
Ste. Thoma-dag, da Thomas og Tollach de
brygger til Juul” (de Fine 1952, 26). Ei
anna 1700-talsopplysning er fra Seljord:
»Thomas Brygger eller Thomas Fuldtonde.
Da fyltes @llet paa Tgnderne, og da foer
Folk om for at smage paa Thomas Bryggers
@1, hvilket de kaldte Immerun, og Ruset,
som de da toge sig, kaldtes Skakubollen. Et
Jevndgger derefter spronste de Tgnderne,
da de atter toge sig et Ruus, kaldet Spon-
se-Drykien, for at probere, om Tgnden var
vel spronset. Af denne Drikken har fierde
Sgndag i Advendt faaet Navn af Im-
mer-Sondagen, og Ugen for Juul, Im-
mer-Viko” (Wille 1786, 241). Desse tre for-
fattarane har vore kjelde for dei fleste eldre
skildringane av primstavtradisjonen, saleis
for dei opplysningane vi finn i ,,Det norske
Skillingsmagazin for 1836” nr. 66-70 og i
eit par argangar av Norsk Folke-Kalender
(Munch 1848 og 1859). Derimot finn vi nye
opplysningar som interesserer i ei anonym
oppskrift fra 1700-talet som L. Daae let
prenta (Norden 1867, 209). Her star det i
tilknyting til 21. desember: ,,Da kommer
Thomas, sagde de Gamle, i Solhvervene
med Julevatn te godt Drikke; thi fer Tho-
mas og Solhvervene maatte Julegl ikke
brygges, og den gemene Mand er meget for
ferskt @1 i Julen, som de sige, giver friskt
Blod.” Dei fleste yngre oppskriftene er
mindre konsise, og fortel berre at merkeda-
gen vart kalla Tomas bruggar, Tomas med




tonna o.1. 1 ei oppskrift frd Odda i Hardang-
er heiter det: , Tomasdagen (21. desbr.)
nemnde sume Tomas Bruggaren. Denne
dagen gjekk ein mann med dette namnet
ikring og bad seg etter jolegl” (Opedal 1934,
29). Denne siste oppskrifta synest & ymta
framp& om at tomassmessedagen har med
oppskoka og skakedrykken & gjera, slik
Willes oppskrift beinveges fortel. Fra Vest-
landet og nordover er denne skikken oftast
knytt til tollesmesse. Bortsett fra personifi-
seringa av merkedagsnamnet finn vi like-
vel somtid at Tomas gir inn i skjemtande
ditar. I ei oppskrift fra Bg (Telemark) fra
1880-ara heiter det at ,nar dom har
bryggja, sku Tammas kamma mae tappen
te tunna. Men nér da va fyllt pé gle, & kom-
men sylltre att kjellaren, sd ’jaga dom
Tammas or kjellaren’” (Moe 1925, 117).

Denne kalender-tradisjonen som dite el-
ler metafor kan vi jamfgra med dei metafo-
riske nemningane lefse-toyren og kakelinna
for linnversperioden ein ventar rett for jul.
Ogsa her har vi i var tid fatt personifise-
ringar. I Oslo er td. ordet kakelinna
uskjgneleg for sméborn for di dei ikkje
kjenner substantivet linne, som vel elles er
eit sjeldsynt ord. Dei assosierer det med
kvinnenamnet Lina, og kan da tala om Ka-
ke-Lina, som dei set i samband med juleba-
kinga som gér fgre seg just da og som dei
gjerne far vera med pé.

I Oslo-forretningane finst ikkje nokon
brgd- eller kakevare med namn Lina, men
ei gammaldags bakstekjerring vert ofte
nytta som reklame for julebakst eller for
eldre brgdtypar for & illustrera saman-
hengen med tradisjonen. Kanskje har slike
reklamebilete somtid vore kimen som har
sett denne personifiserings-prosessen i
gang. I andre tilfelle har reklamen beinve-
ges introdusert ei personifisering av eit ord
med dobbeltyding som er lite kjend av
born i byane. Ein flatbrgdfabrikk har per-
sonifisert ordet flatbrodleiv til ,Flat-

brgd-Leiv”, og dette har i alle fall til visse
tider vore sveert populert mellom ung-
ane i Bergen og Oslo. Men berre dei
feerraste av ungane har aning om kva ein
flatbrgdleiv eigenleg er.

Kalenderfiguren Tomas er ogsa knytt til
vedhogging. I Bg (Telemark) fortel dei t.d.:
,Det var ein gamall skikk, det, at til jul
skulde vedaskjolet vera fullt av ved. Daga-
ne fyre jul stod ein mann paa hgggkubben
og hadde full sjau med aa fylle skjolet. Kom
det daa nokon tilgards, reiste dei ofte burt
til skjolet og slo ein prat med vedahggga-
ren. Var det mykje ved i skjolet, plaga dei
ofte aaseia: '‘Skadu jaagaa Taamaasnaa?’,
'Du jaagaa Taamaas naa’, ell. likn.” (Nord-
bg 1921, 38). ,,A jaga Tomas” er ein klar
parallell til skjemtefiksjonen ,,& jaga Smal-
hans”. Vart vedskjulet fullt med ved, skulle
dei ikkje frysa ijula. Dette skulle vera gjort
innan tomasmessedagen var til ende, og
greidde dei det, jaga dei Tomas.

Slik tradisjon knytt til juleveden har
serleg vorekjendi Vestfold. I Sandar heiter
det: ,,Fgr jul maatte man veere flittig at
hugge ved, saa ikke 'Tomas kom paa stab-
ben’. Man maatte hugge ved saa man havde
til over Hellig-Trekonger” (NFS K. Bugge
7.93). I Sem sa dei: ,,Om juleftas méaren
sku dem tili opp, far elle kdAm n Tammaees te
4 sitje pa staebben. Da sku deem ut & haugge
ve sd& deem hadde heile jula” (NFS A. B.
Larsen jr. 21.8), liknande heiter det i Ram-
nes (NFS K. Bugge 7.93). I Borre heiter det
at om ,,ikke juleveden var hugget til To-
masdagen, kom Tommes og gjorde sit
forngdne paa huggestabben og paa gkse-
skaftet” (NFS K. Bugge 7.93).

Slike skjemtande fiksjonar méa ein
naermast jamfpra med tilsvarande ,straf-
fer” som vart dei til del som ikkje vart fer-
dige med juleveden. I Sogndal (Sogn og
Fjordane) sa dei t.d. at om ikkje alle ved-
hjellar var fylte til jul, ,,kom joleskreidi og
sette seg der” (NFS Bondevik 1.16). I Sund
(Hordaland) kom ,,jolesveiden” og sette seg
i stovevaglane om dei ikkje var fylte med
tyrirot fgr jul (NL 31 H. Tveit). Fra
Brgnngy og Vefsn heiter det: ,,Den som ik-
kje ha ved nok for heile jula, han laut sitje
pa skott-taket natt til trettanhelga” (NFS
Strompdal 4.75 og 8.119).

Alt dette var skjemt, enda om ogsé skjem-
ten kan vera alvorleg nok i eit samfunn
som nyttar skjemten som straff mot individ

119



som ikkje vil eller kan oppfylla dei pliktene
kollektivet legg pa dei. Alle hadde sine
oppgaver 1 fgrebuingstida, og alle maétte
lgysa desse oppgévene om jula skulle verta
det hggdepunktet alle ville den skulle vera.
Det galdt & bli ferdig til jul, og det var
,,skam” ikkje & verta det. Bak desse fiktive
formuleringane ligg det inga ,,tru”(28), og
dei dekkjer ingen realitet i form av gamle
ritar. Vi har eit vidt spektrum av slike
skjemtande trugsmal knytt til juletida og
julefgrebuinga. I Saltdal (Nordland) sa dei
t.d. at budeia skulle pa fjgstaket og drengen
pa nausttaket om dei ikkje skaffa mjglk og
lutefisk til jul (NFS Edvardsen 29). , Alt
arbeid dei hadde teke til med fyrr jol, t.d.
spgting, veving og spinning maétte vera fer-
dig, elles kom jolesveiden i det og det kunne
ha sine fylgjor”, heiter det i Sund i Horda-
land (NL 31 H. Tveit). Desse skjemtande
trugsmala som galdt forebuingsarbeidet i
jula vart i realiteten aldri sett i rgyndom,
for di dei som hadde ,,trugsméla” hangande
over hovudet sjglvsagt pa alle vis sytte for
att oppgavene dei var palagde vart lgyste.
Oppgavene matte lgysast om julehggtida
skulle verta slik gammal skikk kravde det.
Difor far vi aldri forteljingar om at Tomas
rgynleg kom for & minna folk om brygging
og vedhogging tomasmessetider. Til dette
kjem at kontrollvetta oftast grip inn for &
stadfesta forbod, og langt sjeldnare pabod. I
det same omradet der Tomas er knytt til
vedhogging gjeld det forbod mot baking to-
masmesse, noko som vel har samanheng
med solkvervtradisjonen. Men berre ein
einskild gong mgter vi Tomas her. I Sandar
(Vestfold) vart det fortald: ,,Naar man bak-
te julebaksten, blev en kake lagt av til
Tommes (Tomas). Denne kake blev, fgr
man spiste til ggt (kl. 5) om julekvelden,
lagt op til Tommes paa en hylde i stuen”
(NFS K. Bugge 7.93).

Endeleg mgter vi ei personifisering av
Tomas som den som kjem med jula:

., Tomas kinn
Jjaga jola inn.

Daa for ’an runnt i kvar krona i adde hus,
di kunne hgyre kor han duna”, heiter det i

120

Fjotland i Vest-Agder (Lunde 1924, 62). I
store delar av Vestfold, t.d. i Tjglling, Brun-
lanes, Sandar, Hedrum, Ramnes o.f. st. sei-
er dei at ,,Tomas bringer jula, og Knut jager
jula ut” (NFS K. Bugge 7.91). Grunnlaget
for denne Tomas som ,,bringer jula” kan vi
berre finna i ei avspegling av at julefreden i
Noreg tok til tomasmessedagen, og vara i
tre veker (sja t.d. NGL I1.349). Fgresegnene
om dette stod ved lag enno i det 16. hundre-
aret, og har levd vidare i tradisjonen opp
mot var tid.

I europeisk tradisjon elles er tomasmessa
gjerne knytt til vintersolkverv med ar-
beidsforbod og arbeidspabod. Her mgter vi
somtid ei personifisering av kalenderdags-
namnet. I vendisk tradisjon gjeld det forbod
mot spinning den dagen, og dersom ein-
kvan skulle bryta forbodet kjem Thomas
,und schmeisst eine Mulde voll Darme in
die Stube” (Schulenburg 1882, 126). I
Estland matte ein ikkje bryggja da, for di
,,der schwarze Th(omas) im Kiiven sass und
das ganze Gebrau zu Schanden gemacht
héatte”. I einskilde omride i Bohmen kgyrer
Thomas ikring i ei logande vogn om to-
masmessenatta (Satori 1936-37, sp. 764 og
767).1 Vastergotland matte dei ikkje brygg-
ja eller mala ved tomasmesse, for dd kom
tummesgubben, Tummas eller tummes-
mdssegubben og hemnde seg eikorleis
(Bergstrand 1943, 76 f). Rundt om i europe-
isk tradisjon finn vi mange fleire dgme pa
slik personifisering av dagsnamnet Tomas.
Men ikkje ein einaste gong synest det vera
grunn til & rekna med nokon tradert sam-
anheng med parallelle fenomen i norske
oppskrifter, slik at vi ma rekna med at per-
sonifiseringa og den tradisjon som heng
saman med den i kvart omrade har kome
opp som sjglvstendige kalenderfiksjonar.

Tollak som julefigur er ei personifisering
av kalendernamnet for 23. desember, min-
nedag for biskop porlakr helgi porhallsson
til Skalholt (1139-99)(29). Merkedagen
vert gjerne kalla torlaksmesse, tollakmoss
eller todlamoss. Julefiguren Tollak er berre
kjend fr& Rogaland, i ein viss monn ogsé i
sgre Hordaland og i Nordland. I Rogaland
gjekk han inn i eit rim som skulle minna




ungane om at no var det stutt tid til julafta:

Todlag spole,
nott og dag te jole

kan det heita (Oos 140 — Forsand; Mauland
1931, 130). Fra Jeeren har vi denne varian-
ten (NFS Ross 10/12.60 og 66):

Naa kjaeem ‘an Todlak Spole,
Naat aa dag te jole,
Aa saa me lagaskaalo ove hove.

I Rogaland var Tollak ogs& vanleg som
barneskremsel. Slik vert det fortald fra
Sjernargy: ,,Men de va’ to andre trodl, Ivar
Job & Tollak Spole sa for ikring — helste fore
jul. Dei va’ ette ukjurne ungar. Dei kom
farane ned skorsteinspipo & tok den ungjen
dei sku ha tak i, & s& tok dei p& veg gjgno
lufto me’ han te holo si. Der laut han eta pa
hestelort i julaheljo” (NL 31 A. Hauge).

Fra Ogna (Nord Trgndelag) heiter det:
,,Jitter Lussinatt tok dei til & koma utyske
som ferdast ute um kveldane og nettene.
Serleg var det jolegeiti. — — — D& Torlaks-
messa kom vart han Torlak Spole og med i
leiken. D& var det reint eit vagespel & gé
langt fra heimen. Borni kom ikkje ut-um
dgri etter det var vorte myrkt den tidi.” I
Time (Rogaland) sa dei om Tollak Spole at
han ,kom reisande ned skorsteinspipa
med spolerokken og vilde ha tak i uskikke-
lege born” (Lid 1928, 60).

No har vi alt for f& opplysningar om
denne Tollak Spole til at vi kan avgjera kva
primerfunksjon han har hatt. Spole kan
godt berre vera rimord til jole, og vi har
ingen opplysningar som fortel noko om Tol-
lak med spolerokken skulle ha noko med
forbod mot spinning den dagen & gjera. I
Hggsfjord (Rogaland) skremde dei dessutan
borna med ,,Tollak med landbytto”, som vel
er ei omlaging av ,,Tollak med lagabytto”,
som vi no skal koma til.

Tollak (Todlak, Todleiv) med lagabotto
hgyrer heime i Ryfylke og Karmsund (Ro-
galand), og vert nytta analogt med Tomas
med botta -osv. som metafor om den linn-
versbolken ein venta seg like fgr jul. ,,Naar
det fraus gnsket dei Tollak kom med laga-

bytto saa det blev mildt vedr. 'Han kom
med lagabytto ligavel’ het det naar regnet
indfandt sig”, heiter det t.d. i Hggsfjord
(NFS Delgobe 22.3). Lagabgtto kjem fra log
f., noaord for gl, og tollaksmessekvelden var
det vanleg & gd med skakedrykk, dvs. lata
grannane smaka pa det nye juleglet. I fleire
oppskrifter fra grensa mellom dei klangfgre
og dei klanglause konsonantane i norske
malfgre har dei omtydd loga- til laka-: ,,No
& han Todlak ute med laka-bgttaa si”,
kunne dei t.d. seia i Avaldsnes (Leem 1923,
218). I Rgldal, som ofte har tradisjonsfelles-
skap med Nord-Rogaland, fortel dei: ,,Kvel-
len for julaften gik 'Tollak med lakabytto’
forbi hver mands hus med en bgtte lake og
traf han noen utendgrs skvette han lake p&
ham” (NFS Delgobe 11.22; jfr. ogs& Delgobe
1919). I Rennesgy var ,,Tollak med la-
kabgtta” ute julaftanskvelden. ,,Han maate
altid faa slikke tvaara, dei hadde rgrt jole-
grauten med” (NL 31 H. Galta). I Nzrbg
kunne Tollak vera eit menneske ,,som fekk
den @ra & vera skjenkjar i joli.” Og skjenk-
jar vart den som reis farst tollesmessdagen
(Lid 1928, 128).

Ogsé i Nordland er Tollak knytt til glet.
Fra Nord-Salten heiter der: ,,Tett fyre jol
vart det gjerne regn. Det var han Torlak
(Torleiv) som bryggja til jol. 'Det var under-
leg um ikkje han Torlak skulde bryggja til
julir og’, sa dei gamle, nar dei venta regn
fram ’pund’ jola” (Hveding 1935, 21). Kom
det einkvan pa vitjing tollesmessdagen
skulle han fa smaka pa juleglet, heiter det i
Velfjord, og i Nordsgmna var det vanleg &
fara ikring den dagen og smaka pa juleglet
hj& grannane (Strompdal 1929, 107).

Merknader

1 Sja Bull 1912, 228 ff; Daae 1879, 204 ff og
Magnussen 1836, 358 f.
Wimmer 1959, 325.

Gad 1961, s. 219.

Kretzenbacher 1959, 12 f.
Her er nytta den tyske omsetjinga ved Ri-
chard Benz, tynnpapirutgdva, Heidelberg
1955.

T W

121



6
7

8
9

10

11

Unger ed. 1877, 433 ff.
Gad 1961, 222; Kretzenbacher 1959, 14 f. 1

den europeiske religigse mellomalder-
kunsten vert Lucia somtid framstilt med to
auge pa eit fat. Slike framstellingar er alle
fra sein-mellomalderen.

Foss ed. 1949, 93 f, 149 f.

Janzén 1948, 143 f. I Hardanger synest nam-
net ikkje & ha vore kjend fgr pa 1700-talet
(Olafsen 1915, 111). Aam. K. Bu har peika pa
at personnamnet Lussi har samsvar med
malfgret. I Kinsarvik nyttar dei lussa f. og
lusse m. i tydingar stutt, brei, lubben. ,Det
var ei heil lussa”, kunne dei seia om ei brei-
voren, velvaksen jente (Haugesunds Dag-
blad 28/12 1940). Ordet finst ikkje i Opedals
Hardanger-malet 1960, men opplysningane
fra Bu er truleg rette. Dei har samsvar i Val-
le i Setesdal, der Lussi vert nytta som til-
namn eller karakteriserande namn pé ,,liden
tyk Person” (Skar 1908, 39).

Somtid vert namnet nytta i stev og rim. Det
er huldrenamn i ein huldrelokk fra
Sunnmgre (Stgylen 1899, 48) og finst i slat-
testev frd Telemark. I Rauland heiter det
(Berge 1904, 191):

Fenaste guten leika mee Lussi

torde kje enn fe Lussi va drukkji.

Stevet er ogsa kjend i Seljord (Flatin 1922,
27) med fglgjande forklaring: , Lussi @ eit
slags kvinnfolk, som e ute nest fyri jol aa rir
paa ein sopelime aa ei brouskoru. - - — Dee &
et slaatterim ou, der Lussi & nevnd.” Truleg
er det oppskrivaren som har kombinert Lussi
i slattestevet og Lussi i juletradigjonen. I
mest same form er rimet knytt til ei huldre-
segn fra Valle (Skar 1908, 39).

Det har vakse fram ein rik litteratur om Lu-
cia og Lussi (t.d. Hammarstedt 1900, Celan-
der 1936 b, Liungman 1944, Mc Lennan
1938, Rehnberg 1950; sja elles litteraturlista
i Celander 1965). Spreiinga av den moderne
Luciatradisjonen er enno ikkje granska i de-
talj, men i all hovudsak synest den & ha gitt
fore seg i tida etter den andre verdskrigen.
I Noreg har spreiinga seerleg gatt via jule-
reklamen i dei stgrre byane. Denne forma
for Lucia-tradisjon har soge til seg element
fra si vel misse-konkurransar som fra ame-
rikanske bil-,,parades”. Ogsa i skolane og
heimane vinn skikken inn og den er sterkt
ekspansiv.

I Solgr (Hedmark) heiter det: ,,Lussibrura
for da rundt i gardane med ei matkorg og
spanderte og skjenkte kvar ho for. So song

122

12

13

14

15

16

17

dei: 'Lussi lilla, Lussi lilla, elleve netter
fgre jul.” Men det var helst pa svenskesida
dei for med det” (NFS Skirbekk 1.46).
Verset er kjend i Varmland, m.a. i oppskrift
av G. Berg 1922 fra Dalby sokn (HA Lucia).
Fra byen Kirkenes (Finnmark) heiter det:
,Om morgonen lussidagen skal ei dotter i
huset bere kaffi pd senga til dei andre. Da
skal ho vere kledd i kvit, sid kjole, og pa
hovudet skal ho ha ein blomsterkrans med
13 lys” (Eidnes 1946, 83). 1 denne opp-
skrifta far ein inntrykk av at skikken var
allmenn. Det var den ikkje i Kirkenes pa den
tida. Oppskrifta er gjord av ein skoleelev,
og det er usikkert om opplysningane hans
gjeld norsk eller svensk tradisjon. Opp-
skrifta er fra 1930-ara.

Sja Liungman 1944, 4 ff og Kretzenbacher
1959, 48 ff.

Fra Klepp pa Jeeren heiter det t.d. (NFS Hans
Ross 10/12.66): ,,Aalgaareio kjgre paa jenn-
sle’e ell jennkjerra i julaa aa seie:

Inkje bryggja de aa inkje baga de

Aa ingjo store ella hava de

Ho ho, smorambaren datt oppi bekkjen.”

I Seljord (Telemark) heiter det: ,,Da den ene
Naboe saae engang, at den anden vilde ut
at kigre, raabte han til ham: 'Veed du ikke,
at det er Braette-Mesdagen i Dag, du maae
ikke kigre; thi ellers bliver du ulykkelig’;
men den anden svarede: 'Bratte mig hid
og breette mig did, saa vil jag breette mig
hjem et Hgelas’, hvorpaa han reiste; men
underveis breekkede Hesten sin Fod af”
(Wille 1786, 242 f). Fra Hjartdal (Telemark)
har vi ei tilsvarande oppskrift (NFS L. Lid
2.11): ,Ein mann fgrde (reidde’) Syftesok,
det var endaa til ein fredag. Det skulde han
ikkje hava gjort, og han vart aatvara.
‘Syft meg hit og syft meg dit so syftar eg i
dag’, svara han. Daa for klyv og hest og
alt ihop utfyre og luks aat vatnet. Etter den
dag vart det heitande Syftesokberget. Det
ligg ved Staaldalsvatnet her i Hjartdal.”

EU 17036 (Vastergotland). I Dalarna var
Lucia ,,en farlig varelse i rovfagelskepnad,
som ville ata upp barnen” (Forsslund 1925,
168).

Sja Bergstrand 1935, 17 ff og 1960, 62. Mest
slik tradisjon er der fra Vastergétland, der
lussegubben i fleire oppskrifter har same
funksjon som kvernknurren i norsk tradi-
sjon.

Bergstrand 1960, 62. Denne delen av den
svenske tradisjonen synest & ha vore mykje




18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

utviska d& den var oppskriven og det er
ikkje lett & greia ut trédane. Men det synest
som om tradisjonen har vore mindre av-
hengig av kalendernamnet enn av annan
tradisjon knytt til dagen.

Informanten gav ei rasjonalistisk forklaring
pa denne tradisjonen: ,,Kona som fortalte
dette, mente at natta var s lang for dyra,
fordi folka p& girden smakte pa julebrenne-
vinet den dagen og glgmte & gi dyra mat
til kvelds.” (Rgmskog) Hult 1937, 100.
Albert Eskerdd (1953, 198) kallar det t.d.
»en kvardrgjande lard tradition”, sja elles
Celander 1936 a, 53.

Sja t.d. materialet som er lagt fram i Lid
1934, 122 f og 129.

Opedal 1937, 40; Flatin 1922, 27; Flatin
1930, 77.

Sja t.d. Haukenaes 1905, 52; Lid 1928, 62,
Storaker 1921, 119 og 157.

Albert Eskerod skriv (1953, 200) at Lucia
som leiar for lussiferda er ,en tradition som
ar ganska valkand adven i norska bygder,
gransande til Varmland och Dalsland”.
Dette er truleg eit mistak, for einaste posi-
tive opplysninga derifrd er eit notat fra
Valer: ,,Om lussinatta og Lussiferd kan ein
hgyra tale” (NL 31 H. Skirbekk).

Celander kallar dette ,tydligt sekundira
motiv” (1936 a, 99, jfr. 1936 b, 79; Liungman
1944, 95 og Boberg 1951, 67 f).

Ingen Kari (Katharina) er knytt til 10. juli.
Pa sgrskandinavisk omradde hgyrer denne
tradisjonen til 20. juli, Margaretha, sja t.d.
bilete or biletalmanakk fr& forstninga av
1700-talet fra Sk&ne i Svensson 1945, 29.
Satori 1936-37 sp. 763; Celander 1928, 52
ff; Bergstrand 1943; Nilsson 1938, 23 f;
Feilberg 1904 I, 106, 108 ff.

Bergstrand (1943) har gjort grundig greie
for den svenske tradisjonen. Den vert difor
ikkje teken opp til drgfting her.

Born og folk det var lite med kunne sjglv-
sagt ta denne skjemten alvorleg og bok-
staveleg, og det var det ogsd meininga at
dei skulle. Lettrune folk vart gjerne narra:
»En tjenestegut i Borre, Ola Fukla, som var
litet begavet og der for ofte blev holdt gjen
med av de andre, hadde et aar skyndt sig
med juleveden, forat ikke Tommes skulde
komme paa stabben og gkseskaftet. Smed
Gannestad la merke til dette og spurte
gutten om han fglte sig tryg nu. ’Aa jo’,
svarte gutten; 'men jeg totte naa det
var bedst lel aa gjemme vaek gksa, saa

itte'n Tommes finner’a.’ 'Ja, det var nok det
greieste det au, men gjem a vel, for Tommes
er en lur fant’, mente smeden. Samme dag
fandt smeden gksen og klinte skaftet til med
lit gjeer efter julebrygningen; og koldt som
det var, frgs gjeeren godt fast. Da Ola Fukla
efter helgen skulde til med hugningen igjen;
var det fgrste han gjorde at se vel efter om
Tommes hadde veret der. Jo, ganske rigtig,
pkseskaftet bar tydelig merker efter bespket.
Ola til smeden for at syne den frem. 'Trur du
itte Svinemanden har finni a, da? sa han,
‘og det veerste er at det sitter saa liddelig fast
au, at det itte er rad til aa faa det ta skaftet’.
'Du faar komme hit til varmen aa prgve paa
aa tine det op’, sa smeden. Da Ola hadde
holdt skaftet bort til varmen en stund, tok
han det op til n@sen og luktet paa det. *Ja,
er det itte sandt atm gaar og smaker paa
gltenneene da; det lukta jamen ¢l ta
skaftet!”” (NFS K. Bugge 7.93 f). ;

29 Om porlakr sjd Daae 1879, 207 ff og Bull
1912, 200 ff.

Forkortingar i tekst og litteraturliste

EFA =Etno-folkloristisk arkiv ved Etno-folk-
loristisk institutt, Universitet i Berg-
en

EU =Etnologiska undersékningen, Nordis-
ka museet, Stockholm

FoF =Folkminnen och Folktankar

HA =Hammarstedtska arkivet, Nordiska
museet

NFL =Norsk Folkeminnelags skrifter

NFS =Manuskript i Norsk Folkeminnesam-
ling, Oslo

NGL  =Norges gamle Love 1 ff. Kra. 1846 ff.

NL 31 =Svar pa Nils Lids spgrjeliste om jule-
skikkar 1931. Norsk Folkeminne-
samling

NO =Norsk Ordbok, Universitetet i Oslo

Qos 140 =Svar pa sperjeliste Ord og sed 140

Litteratur

Alver, Brynjulf, 1970, Dag og merke. Oslo.

Beckman, Nils, 1934, Islandsk och medeltida
skandinavisk tiderdkning. (Nordisk Kultur
21). Sth.-Oslo-Kbh.

Bentz, Richard, 1955, Die Legenda aurea des Ja-
cobus de Voragine aus dem Lateinischen tiber-
setzt von — — —. Heidelberg.

Berge, Rikard, 1904, Norsk Visefugg. Kra.

123



Bergstrand, Carl-Martin, 1935, Lucia i Vaster-
gotland. (FoF 22).

—, 1936, Gamla slaktseder i Vastergotland. (FoF
23).

—, 1943, Tomas i Vastergotland. (FoF 30).

—, 1944, Vara gamla beratta. Folkminnen fran
Vastsverige. Géteborg.

—, 1949, Hallandssagner. Goteborg.

—, 1960, Gammalt fran Kind 2. Saffle.

Boberg, Inger M., 1951, Lussegubben. (Danske
Studier 46).

Bull, Edvard, 1912, Folk og kirke i middelalde-
ren. Studier til Norges historie. Kra. og Kbh.

Celander, Hilding, 1928, Nordisk jul 1. Sth.

—, 1936 a, Nar firade vara forfader jul? (FoF 23).

—, 1936 b, Lucia och Lussebrud i Varmland och
angransande landskap. (Svenska kulturbilder.
Ny foljd. 3:5). Sth.

-, 1939, Négra Odensagner i motivhistorisk be-
lysning. (FoF 26).

—, 1965, Lucia. (Kulturhistorisk leksikon for
nordisk middelalder 10). Oslo-Kbh.-Sth.

Delgobe, Harald, 1919, Tollak med lagabytto.
(Maal og Minne 11).

Diplomatarium Norvegicum 1 og 5. Chra.

Daae, Ludvig, 1879, Norges helgener. Chra.

Eidnes, Hans, 1946, Tru og tradisjon. Gamalt fra
Héalogaland. Trondheim.

Ernvik, Arvid, 1966, Folkminnen fran Glasko-
gen 1. Lund.

Eskersd, Albert, 1953, Arets fester. Sth.

Feilberg, H. F., 1904, Jul 1-2. Kbh.

de Fine, Bendix Christian, 1952, Stavanger Amp-
tes udfgrlige Beskrivelse. Utg. av P. Thorsen.
Stavanger.

Flatin, Tov, 1922, Gamalt fraa Numedal. Dram-
men.

Flatin, Kjetil, 1930, Tussar og trolldom. (NFL
21). Oslo.

Forsslund, Karl Erik, 1925, Med Dalélven fran
kallorna till havet 2:3. Sth.

Foss, Ragnhild, 1949, Sekvensane i Missale Nid-
rosiense. P& norsk ved — - —. Oslo.

Gad, Tue, 1961, Legenden i dansk middelalder.
Kbh.

Gjerlow, Lilli, 1962, Imbredagene. (Kulturhisto-
risk leksikon for nordisk middelalder 7).
Oslo-Kbh.-Sth.

Hammarstedt, Edvard, 1900, Lussi (Meddelan-
den fran Nordiska museet 1898).

Haukenzs, Th. S., 1885, Natur, Folkeliv og Fol-
ketro i Hardanger. Tredje Del: Ulvik. Har-
danger.

—, 1904, Voss og Vosserne. Natur, Folkeliv og
Folketro. Chicago.

124

—, 1905, Norsk Sagnskat. Bergen.

Hult, Ruth, 1937, @stfoldminne. (NFL 39). Oslo.

Hveding, Johan, 1935, Folkeliv og folketru pa
Halogaland. (NFL 33). Oslo.

Janzén, Assar, 1948, De fornvastnordiska per-
sonnamnen. (Nordisk Kultur 7). Sth.-Oslo-
Kbh.

Jensson, Christen, 1646, Den Norske Dictionari-
um Eller Glosebog. Kigbenhaffn (faksimi-
le-utg. Bergen 1946).

Kalén, Johan, 1927, Hallandska folkminnen.
Halmstad.

Kretzenbacher, Leopold, 1959, Sancta Lucia und
die Lutzelfrau. Miinchen.

Leem 1923, Professor Knud Leems Maalsam-
lingar fraa 1740-aari. Utg. for Kjeldeskriftfon-
det ved T. Hannaas. Kra.

Lid, Nils, 1928, Joleband og vegetasjonsguddom.
Oslo.

—, 1934, Den serlege folkelege tidsrekningi i No-
reg. (Nordisk Kultur 21). Sth.-Oslo-Kbh.

Liungman, Waldemar, 1944, Luciafirandet och
dess ursprung. Lund.

Lunde, Peder, 1924, Kynnehuset. Vestegdske
folkeminne. (NFL 6). Oslo.

Lowold, Oluf A., 1895, Fra Dalene. Gammelt og
Nyt. Stavanger.

Magnussen, Finn, 1836, Om indenlandske Hel-
geners Skrinlaeggelse og Dyrkelse i Middel Al-
deren blandt Nordboerne. (Nordisk Tidsskrift
for Oldkyndighet 3).

Mauland, Torkell, 1928, Folkeminne fraa Roga-
land 1. (NFL 17). Oslo.

Mc Lennan, Katharine, 1938, Lussi. Untersu-
chungen eines schwedischen Mittwinter-
brauches. Heidelberg.

Moe, Moltke, 1925, Folkeminne frad Bgherad.
(NFL 9). Oslo.

Motland, Wilhelm, 1926, Segn og soga fra Dirdal.
(Rogaland Historielag 12).

Munch, P. A., 1848 og 1859, Om vore Forfaedres
@ldste Tidsregning, Primstaven og Merkeda-
gene. (Norsk Folke-Kalender). &

Morch, Andreas, 1932, Fra gamle dagar. Folke-
minne fra Sigdal og Eggedal. (NFL 27). Oslo.
Nikander, Gabriel, 1911, Jul och nyar pa Aland.

(Svenska Landsmaél ock Svenskt Folkliv).

Nilsson, Martin P:n, 1938, Julen. (Nordisk Kul-
tur 22). Sth.-Oslo-Kbh.

Nilsson, Ragnar og Carl-Martin Bergstrand,
1955, Folktro och folksed p& Varmlandsnés 2.
Saffle.

Nordbe, Olav, 1921, Aa jaagaa Taamaas. (Norsk
Folkekultur 7).

Norden. Et maanedsskrift 4. 1867.



Olafsen, Olaf, 1915, Gamle Mands- og Kvinde-
navn i Hardanger. (Maal og Minne 7).

Olsson, Helmer, 1945, Folkliv och folkdikt i Vatt-
le hiarad under 1800-talet. Uppsala.

Opedal, Halldor O., 1934 og 1937, Makter og
menneske. Folkeminne ifrdA Hardanger 2-3.
(NFL 32 og 38). Oslo.

Pontoppidan, Erich, 1753, Det forste Forsgg paa
Norges Naturlige Historie, etc. 2. Kbh.

Rehnberg, Mats, 1950, Lucia. (Stockholms Stifts
julbok).

Salveson, Aamund, 1924, Folkeminne. Stavang-
er.

Satori, Paul, 1936-37, Thomas, hl. (Handworter-
buch des Deutschen Aberglaubens 8). Berlin
und Leipzig.

Schulenburg, Wilibald von, 1882, Wendisches
Volkstum und Sage, Brauch und Sitte. Berlin.

Simonsuuri, Lauri, 1961, Typen- und Motivver-
zeichnis der finnischen mythischen Sagen. (FF
Communications 182). Helsinki.

Skar, Johannes, 1908, Gamalt or Saetesdal 3.
Kra.

Skold, Per Edvin, 1917, Blekingesdgner. Malmao.

Storaker, Joh. Th., 1921, Tiden i den norske Fol-
ketro. (NFL 2). Kra.

-, 1941, Sagn og Gaader. (NFL 47). Oslo.

Summary

Storm, Gustav, 1892, Om Amund Sigurdssgn
Bolt og Urolighederne i det sydlige Norge.
(Historisk Tidsskrift 3:2).

Strompdal, Knut, 1929, Gamalt frd Helgeland.
(NFL 19). Oslo.

Stoylen, Bernt, 1899, Norske barnerim og leikar
med tonar. Kra.

Svensson, Sigfrid, 1945, Bondens &r. Sth.

Sydow, Carl Wilhelm von, 1931, Om folkets sag-
ner. (Nordisk Kultur 9). Sth.-Oslo-Kbh.

-, 1934, Kategorien der Prosa-Volksdichtung.
(Volkskundliche Gaben John Meier darge-
bracht). Berlin und Leipzig.

Unger, C. R. ed., 1877, Heilagra Manna Sggur.
Fortellinger og Legender om hellige Meand

og Kvinder. Efter gamle Haandskrifter.
(Universitetsprogram for fgrste Semester
1877). Chra.

Weiser-Aall, Lily, 1954, Julenissen og julegeita i
Norge. (Sméskrifter fra Norsk Etnologisk
Gransking 4). Oslo.

Wille, Hans Jacob, 1786, Beskrivelse over Sille-
jord Preaestegield i @vre-Tellemarken i Norge,
tilligemed et geografisk Chart over samme.
Kbh.

Wimmer, Otto, 1959, Handbuch der Namen und
Heiligen (2. Aufl.). Innsbruck.

Lucia, Thomas and “Tollak”in Scandinavian calendar lore

In Norway we have two names for December
13: “mongsmgss” and “lussi”. These hark back
to St Magnus Orkngyjarl and St Lucia. The
name of “mongsmgss” is nearly gone from
tradition, surely because Lucia is the name
for the day in the printed almanacs.

As in many other parts of Europe, working
is prohibited in Norway in “lussinatta” (the
night of “Lussi”). In the south-western part of
Norway we find a supernormal being, “Lussi”,
who controls the work prohibition, and a
number of legends tell how she punishes those
who transgress.

“Lussinatta” is in Norwegian tradition said
to be the longest night of the year. Throughout
the country it is told that the animals can speak
that night. In stereotyped dites they charac-
terise the night as being as long as two. Much

of tradition of this day coincide with the
tradition of the winter solstice. This applies
also the prohibition of certain tasks, which
both days primarily concern work implying
that something goes round, such as baking,
spinning, brewing, and the like. Frequently
we also come across the idea that “lussinatta”
is winter solstice, something which may have a
learned calendar background.

On the other hand we have a rich tradition
which tells that “lussinatta” is the beginning of
the Christmas festival, and we meet proscrip-
tions and prescriptions which can have nothing
to do with “Lussi” as a supernormal being,
nor with the winter solstice. Two circumstances
far back in time may lie behind this:

One is that the Christmas fast during the
Catholic period began on the day of Lucia,

125



and “imbredagene” (the ember days) before’

Christmas were thus Wednesday, Friday and
Saturday after the day of Lucia. These ember
days have had a rich and varied tradition which
has survived to our days, and has without
doubt contributed to giving December 13 such
a dominating position.

But it cannot be denied that it is quite an
interesting thought to go even farther back to
pre-Christian days and point out that it appears
as if the Norse calendar has operated with
two Christmas months and that the difference
between them fell on December 12-13.

In Southern Norway, “Lussi” is the domina-
ting figure in the group of supernormal beings
prowling the countryside: Christmas hogs,
Christmas goats, ‘“oskorei”, “julerei” and
whatever else they may be called. But it is char-
acteristic that “Lussi” in this role has no
independent tradition or primary tradition such
as we meet her in legends and dites as con-
troller that the work prohibition of circular
tasks is obeyed. She becomes just another
name for a being which already exists and
enters this group of supernatural beings only
because of the personification of the name
for the day in the almanac. She is certainly
not very old in this tradition.

In Sweden we sometimes meet a linguistic
association between Lucifer (the devil) and
“lussifard” (Lucia’s host). But in spite of great
similarity in the pronunciation of the two words,
the Norwegian tradition is too weak to make a
connection between the two.

In the south-western part of Norway we
have some scattered references that in the old
days people used to dress up as “Lussi”. The
tradition is almost extinct in Norway and has

126

survived far better in several places in Sweden.
Doubtless we have here Nordic versions of
continental customs involving dressed-up and
masked crowds of people wandering about
at Yuletide.

As in other parts of Europe, the supernormal
being “Lussi” must in Norway have its name
from the calendar day. Such personifications of
name-days in the almanac are very common,
often combined with calendar dites on the
weather or working life.

Nearer Christmas we have two other calendar
Christmas figures who have attracted much
less attention: “Tomas” and “Tollak”. The
former is a personification of the name in the
almanac on December 21, St Thomas, the
latter of the day-name on December 23:
Thorlak from Skalholt, Iceland.

As a calendar figure “Tomas™ has a European
distribution. Throughout Southern Norway he
is included in metaphors and dites associated
with the beer brewing. In Telemark and in Vest-
fold he is particularly associated with the
hewing of the Yulelogs.

“Tollak”, however, is exclusively Norwegian,
and is known from Rogaland to Nordland. He
too is associated with beer and brewing. In
the metaphor he is known as “Tollak med log-
bgtten” (Tollak with the brewing vessel) and is
the marking day for drawing beer in barrels.
But he may also be the bogey of children and
appears in pedagogical dites as “Tollak spole”.

The calendar tradition referred to here most-
ly belongs to an older period. But the phe-
nomenon of personification of the name for
the day or of words with a double meaning
we may find as a current process also in our
days.

Brynjulf Alver, M. A.
Docent of Folkloristics and

Regional Ethnology, University
of Bergen, Norway




	försättsblad1976
	00000001
	00000007
	00000008

	1976_Lussi Thomas og Tollak_Alver Brynjulf

