T Uadnqejess-- .

)i

:
H
¢
4
i

o Nl

AR e




Fataburen

1976

Nordiska museets och Skansens arsbok



Redaktor: Magne Velure i samarbete med Bengt af Klintberg
och Reimund Kvideland

Parmens fargbild: Morksuggor utanfor ett fonster, akvarell
| av Verner Molin. Tapeten ar fran Nordiska museets samlingar.

‘ Tryckt hos Berlingska Boktryckeriet, Lund 1976
ISBN 91 7108 122 4



Barnetru

Ein faktor i den kulturelle innlseringsprosessen

Reimund Kvideland

Innleiing

,,Barnatro, barnatro, till himmelen du ar en
gyllne bro.” For dei aller fleste vil den
forste spontane assosiasjon g til den
kristne barnetru, den ureflekterte barns-
lege tru. Denne allmenne tendensen av-
speglar seg ogsa i vitskapen. Det eri sterka-
re grad teologar enn folkloristar som har
arbeidd med borns trusfgrestellingar(1).

Det kan vera fleire grunnar til at folkloris-
tisk forsking har neglisjert dette emnet.
Barne-kulturen har vore eit forsgmt kapittel
heilt fram til dei siste &ra. Det kan kanskje
innvendast at det ikkje er nokon sarleg
grunn til & isolera barns fgrestellingar fra
den allmenne folketrua og at problem-
stillinga derfor er irrelevant. Nar emnet har
vore handsama i faglitteraturen, er det i
stgrre samanhengar. Det kan vera rett &
seia at innlaeringa i folketru er ein del av
ein sosialiseringsprosess som gradvis skal
fora barnet inn i det vaksne samfunnet.

Likevel finst det ei rekkje trusfgrestel-
lingar som er saermerkte for barnedra. Dei
hgyrer heime i visse periodar av sosiali-
seringsprosessen og blir derfor uaktuelle
og utan funksjon i seinare periodar.

Dette punktet har folkloristisk forsking til
ein viss grad oversett, dei aktuelle fgre-
stellingane er blitt tolka ut frd den vaksnes
synstad.

I eldre forsking, spesielt i den mann-
hardtske skulen, vart alle tradisjonelle
skapningar tolka ut fr4& naturmytiske
aspekt. Etter kvart voks det fram meir
nyanserte syn. Sarleg von Sydow retta
skarp kritikk mot det mannhardtske synet.
Den fremste motstandaren hans her i Nor-
den var Martin P:son Nilsson og debatten
var nok hardare enn naudsynleg. Seinare

har Albert Eskerod, Lauri Honko og andre
fort von Sydows tankar vidare i meir
nyanserte analysar(la).

Eit av von Sydows viktigaste synspunkt
er at vi ma skilja mellom trusfgrestellingar
og skjemt. Ei rekkje utsegner er skjemt og
ikkje tru, ei rekkje supranormale skap-
ningar er ikkje folketru-vette men fiktive
skapningar. Dei var meint som skjemt, som
pedagogiske middel i barneoppsedinga etc.
von Sydows distinksjonar er eit klart fram-
steg endd om bade klassifiseringa og defi-
nisjonane hans kan diskuterast. I denne
samanhengen vil eg fremst peika pa at han
understreka den fiktive karakteren for
sterkt og avskreiv sambandet med folketru.

Hans syn er rett berre s& lenge ein ser
forestellingane utelukka frd dei vaksne
sin synsstad og som kulturprodukt som
berre hgyrer heime i den vaksne kulturen.
For barn er fprestellingane rgynlege nok,
det har vi bevis for bade i direkte og indi-
rekte utsegner. Eskerod peikar pa at fik-
sjonane er ,avsedda att bli trodda atmin-
stone till en tid och av en viss grupp, van-
ligen barnen”(2). Men denne observasjo-
nen har liten konsekvens for analysen i
,,Arets aring” p.g.a. materialets karakter.

Dette tradisjonskomplekset far forst den
rette dimensjon nér vi ogsd ser det ut fra
barnets synspunkt. Fgrst nar vi far klarlagt
den rolle desse tradisjonane spelar som
barnetru kan vi forstd deira verdi som
oppdragande element. Da vil vi ogs& opp-
daga at det finst forteljingar om korleis
barn opplever og ser dei sikalla fiktive
skapningane. Det faktum at ,,fiktive” vette
kan ha memorat knytt til seg, betyr at eitt
av dei avgjerande genreanalytiske karakte-
ristika for fiksjonar ma revurderast.

233



Mellom andre omrade av barnetradisjo-
nen er grenselinene ennd ikkje gatt opp,
f.eks. mellom folketru og leik.

Emnet kan ikkje f& ei full handsaming
her, det er ei skisse. Dette kjem delvis av at
materialet er ufullstendig. S& vidt eg veit
er det ikkje blitt gjort systematiske inn-
samlingar av barns trusfgrestellingar i dei
skandinaviske landa. Ein del nyare inn-
samlingar er blitt gjennomfgrte, men dei
dekkjer berre spesielle delar av dette tra-
disjonskomplekset. Stoffet er heller ikkje
systematisk katalogisert under denne spe-
sielle synsvinkelen. I denne korte framstil-
linga kan det ikkje bli plass for detaljerte
geografiske og sosiale analysar. Hovudvek-
ta er lagt pa& svensk og norsk tradisjon som
har vore lettast tilgjengeleg utan at fram-
stillinga skal tolkast som eit forsgk pa a
visa eit einsarta tradisjonsomrade.

Eg skal gjera eit forsgk pa ei systematisk
framstilling av barnetrua med hovudvekt
pé sosialiseringsprosessen eller enkultura-
sjonsprosessen. Sosialiseringsprosessen
er ei kulturell innlering som gir eit individ
innsikt i korleis eit samfunn eller ei sosial
gruppe er bygd opp og fungerer, og korleis
det sjplv skal fungera innanfor systemet.
Det er altsd ein prosess som femner om
meir enn oppseding. Barnet skal leera &
meistra den fysiske omverda og det skal
leera dei reglar og normer som utgjer det
kulturelle mgnsteret. Dette har vore eit
sentralt forskingstema i dei seinare &r,
men etnologiske og folkloristiske aspekt
har vore lite utnytta(3).

Skremmetradisjon

Ved sida av straff og &atvaringar har
skremme av ulike former blitt brukt i
oppsedinga. Dei skulle halda borna borte
fra farlege stader og aktivitetar, innprenta
normer og sedvaner, respekt for foreldre og
andre vaksne.

Innan barnetradisjonen utgjer dette eit
stort tradisjonskompleks(4). Det er tale om
supranormale skapningar som ogsa dei
vaksne trudde pa og andre som dei rekna
for fiktive. Men ogsd menneske vart nytta

234

som skremmefigurar. Ofte har dei da fatt
eit visst supranormalt skjeer over seg i bar-
nefantasien.

Nemningane pa skremmevetta varierer
sterkt. Gjennomgangen er derfor gruppert
kring dei stader og dei aktivitetar som var
farlege og forbodne.

Brunn, elv, vatn. Opne brunnar, elvar og
vatn var og er ein konstant fare for sma
born. Her har dei vaksne brukt bade vanle-
ge supranormale vette fr& vatn og spesielle
skremmevette for & halda borna unna fa-
ren.

Erfaringa leerer at det er meir effektivt a
skremma med brunngubben, brunnkjer-
ringa eller liknande enn berre & &tvara mot
brunnen. Den skandinaviske tradisjonen er
heller einsarta. Mest representativt er det
svenske materialet. Den vanlegaste utseg-
na er at dei skremde borna med brunngub-
ben og at han tok dei ungane som kom for
naer brunnen. ,,Hos mina morforaldrar, dar
jag tillbringade mina forsta levnadsér,
hamtades vattnet ur en oppen brunn med
en slags batshake. Vi var strangeligen for-
bjudna att g néara den och fick absolut inte
titta ner i den. I s& fall skulle ’brunnkjes-
san’ dra oss ner i brunnen och drénka
0ss”(5). Brunngubben kunne koma opp or
brunnen og ta born som kom for neer. ,,Gar
du till brunnen s& kommer brunnsgubben
och tager dig han har langa fingrar och
slapper dig icke”(6). Fra Lappland heiter
det: ,,I brunnar och vattenpolar bodde en
’kuse’ som tog barnen, dodade dom och &t
upp dom”(7).

,,Aldrig att ndgon aldre trodde att det
fanns nagon saddan”(8) som brunngubben.
Men det hende at ungane sag han.

,,Gar du till brunnen och tittar i brunns-
halet s34 kommer brunnskalen & drar ner
dig i brunnen. D& blev barnen riadda och
tyckte alltid att de sett en gubbe i brunnen
om de tittat ner nagon gang”(9). — ,,Det be-
rattas att en gdng, nar en moder skulle visa
sin pojke brunnskiringen, s markte aven
han sin spegelbild och anmarkte: har hon
en unge ocksa”(10).

Peter Michelsen har gjennomgétt den




danske tradisjonen som stort sett tilsvarer
den svenske. Brunnmannen tar borna der-
som dei kjem for naer brunnen; ein sjeldan
gong heiter det ogsa her at han spring opp,
druknar og et born(11). Dei norske opplys-
ningane er sparsame, men det gar likevel
fram at brunngubben har vore kjend her
ogsa(12). ,Brunnkjerringa tek deg”, sa dei
pa Jeeren(13). ,,Huff, dokk ma itt bortat
brunn, fgr vassdrgven z ni der”(14).

Skremmet i brunnen har fatt fleire
namn, men dei ulike nemningane har ikkje
seerleg innverknad pé innhaldet i tradisjo-
nen.

Fra elv, vatn og sjg vart borna skremde
med fleire ulike vesen, dei fleste med til-
knyting til vanlege supranormale vette. Fra
Vastergotland: ,,Barn skriamdes hiar pa
bygden med Nacken, som har kallades
’Agubben’ eller ‘Backagubben’” (15).

Forutan &gubben(16), backagubben og
nacken(17) er det tale om &busen(18),
backahasten(19), forskarlen(20), sj6jung-
frun(21), sjorén(22), stromgubben(23) og
stromkarlen(24).

I Norge finn vi ein motsvarande tradi-
sjon. Spesifikk barneskremme synest
vassdrgven & vera. ,,I Stgren og Soknedal
har det vori mykje tala om eit styggeting
som heldt til i elv og bekk og brgnnar. Ja,
sjelv i den store trestampen som stod att-
med vassposten p& gardane var styggedo-
men & finna. Det er ingen som har sagt
noko om korleis skapnaden sag ut. I dagleg
tale har han vori kalla ’vassdrgven’ (med
grov ¢). Det var serleg til skremsle for un-
gane at denne vassdrgven vart nytta. ———

— Dokk ma itt sett ivei nedat elven, for
vassdrgven drei dokk ni elven.

— Pass dokk for kvennbekka, vassdrgven
ligg ni hgla utfor kvennhusvegga”(25).

,,Det var skikk & skreema borni med bek-
kjakusa”, heiter det fra Verdal (26). I Nord-
fjord tala dei om elvanykkjen, elvatrgllet,
elvakjerringja og elvamannen(27).
I Hardanger skremde dei med elvafanten
og draugen(28). Ogs& vaksne kunne vera
redde desse. Lokalt avgrensa barne-
skremme er Elve-Per og Bryn-Per, Elva-
Sjur, elvabgkken (alle Mgre og Romsdal)

(29). Vannliljene er lokkande vakre og
vanskelege & fa tak i. P4 Lista skremde dei
derfor ungane med at det kom eit slags troll
og drog dei ned i vatnet(30).

Vanlegast vatn-skremme er ngkken. Han
er nemnd som barneskremme alt i Knut
Leems ordsamling fr& 1740-ara. ,,Nykkien):
Et spggelse, som for at holde smaae Bgrn
fra Vandet indbildes dem at have sit til-
hold, og at drage dem ned i Vandet, naar de
kommer Vandet naer”(31).

Magne Velure har analysert tradisjonen
om ngkk og fossegrim. Han noterer 76 ditar
om ngkk som barneskremme. ,,Ditane om
ngkken som barneskremsle har eit heilt an-
na preg enn ditane om den farlege ngkken.
Sa & seia i heile materialet kjem det fram at
dei vaksne, som har nytta dette andsynes
borna, ikkje har trudd pa dette vesenet dei
bruka som skremsle”(32). Han viser at i
heile det europeiske omréadet der ngkken er
kjend, opptrer han bade som empirisk ve-
sen og barneskremme, avhengig av aktua-
liseringssituasjonen. Heile det materialet
Velure har analysert er karakterisert ved
at det er fortalt av vaksne informantar.
Tradisjonen om ngkken er eit typisk ek-
sempel pa korleis empiriske vette blir nytta
og oppfatta som skremmevette.

Skog og mark. Nokre f& spesifikke skrem-
mevette er ogsd nytta for at borna ikkje
skal gé for langt ut i skog og mark.

Fra finlandssvensk omréde heiter det:
,,Om barnen vilja springa ensamma i sko-
gen, sager man: ‘G4 int dit, Gunnarsbulli
kommer’ ”(33).

I Varmland skremde dei med skogsbu-
sen(34), i Ovre Dalarna med Andlésgubben
pa ,avlagsna slattermyren” og styggfa-
geln(35). Vanlegast synest ha vore &
skremma med skogsrdet. ,,G& inte till
skogs, for d& kommer Skogsran eller Skogs-
frun och tar dig”(36).

Dei skremde ogsd med ,jattar och
troll”(37). Vanleg var det & skremma med
dyr som rev, ulv, bjgrn og ugle.

Fra norsk tradisjon heiter det at dei
skremde ungane med tussar og troll(38).

235




Morket. S mangt kan te seg farleg i mgrke
kvelden og dei vaksne nytta seg av det og
skremde ungane med neer sagt alt, men
ogsé med spesielle mgrke-skremme.

I Dalarna skremde dei med morksugga
som dei tenkte seg halvt menneske, halvt
dyr. Men som alltid ved skremma, var dei
usikre pa korleis ho sdg ut(39). Ein liknan-
de skapning var morketassen(40). I Varm-
land sa dei at kvéallvecken tok ungar som
var ute seint om kvelden(41). ,,Kvillvecken
liknade en tomte, skulle jag tro, sade fru
Enskog.” - ,,Han har en stor sick, & i den
stoppar han smabarn, som springer ute
sent om kvillen”(42).

Fr& norsk tradisjon har vi dgme pa at
tradisjonen om kveldvart kunne personifi-
serast og nyttast som skremme. ,Kveld-
varten var heller ikkje & spgkje med, det

~var best & halde seg inne nar det vart
seint”(43). ,,Svartepurko” var truleg ogsa
eit mgrke-skremme (44). Dei skremde ogséa
med lyktemannen og med dyr som skrub-
ben(45).

Inne. Ogsa inne i huset lurte mange farar.
,,Pa loftet bor en gubbe, som slianger dej
nerfor trappera”(46), eller dei tala om
vindsgubben(47) og kallarebusen(48). Den
siste er ogsa kjend i norsk tradisjon. ,,Gjekk
me aat kjellaren, ropte me te ungane: Akte
dikkon fgr Kkjellarbusa”(49). P4 omnen
budde omnsgubben. ,,G& inte upp pa
ugnen, for dd& kommer Ungskrdmen péa
dig”(50). Fra Stockholm har von Sydow
opplysningar om ,att man skramt barn
fran att klattra upp i fonstren med att
fonstergubben d& skulle ta dem”(51).

Kalendariske skremmevette. Ein del skrem-
mevette blir aktualiserte pa bestemte tider
i aret. I tida for jul brukte deii Vest-Norge
&4 skremma ungane med lussi og lussi-
ferda. ,,Z£ de kje snilde, kjemu lussiferae
& teku deko”, sa dei. ,,Lussikvelden va me
bodnz so falne”(52). Brynjulf Alver som
har studert denne tradisjonen inngéande,
meiner at vaksne var redde for julereia pa
julekvelden, elles bruka dei henne som
barneskremme(53).

236

I Valdres skremde dei ungane med Skar-
kun. ,,Ho atte geiteskapnad og sat inne i
beitakosten, serleg i tidi fgr jul, og da
kunne ungane passe seg”(54). P4 Jaeren
vart Tollak Spole nytta som barneskrem-
me.

Tollak Spole

nott og dag te jole

far eg ’kje ol

sa tege eg bodno dine(55).

Han kunne ogséa fa selskap av Ivar Jole.
,,Nar mor dreiv og baka og vaska og stelte,
gjorde i stand til helga, og vi ungane slost
og braka verre enn verst inne i stova, da
kom ho inn fra kjokkenet og sa vi knapt
kunne venta at Ivar Jole og Tollak Spole
ville ga dgr forbi. Fekk dei karane kloa i
ein, dragsa dei ein med seg til ei berghole
endelaust langt av stad. Der laut ein eta
hestelort heile jula til endes”(56).

For og i jula skremde dei med julebukken
og julegeita, dei ,sat pd beten og skulle
hgyre etter um ungane var snille”(57).
Fekk ikkje ungane noko nytt kledeplagg til
jul, kom julegeita og skeit pa dei, eller dei
vart straffa pd andre vis(58). Julegeita
kunne f& meir supranormal karakter: ,,Ein
annan gong kom julegeita inn i eit hus der
det hong ei stor kjgttgryta i skjeringen.
Men ikkje s& at ho bia med heitt kolna: ho
kjgrte i seg heile stasen, enda det var gloe
heitt. Sa for ho pa der”(59).

Ogsé julenissen er blitt skremmevesen,
mang ein liten har vore vettskremt av jule-
nissen.

I svensk tradisjon opptrer Glyx som
skremmevesen. ,,D4 man satt vid kvalls-
brasan under den farliga tiden mellan jul
och trettondag och barnen ville ut i snén,
pekade man ut genom de smd, dimmiga
fonsterrutorna, visade pa aterskenet fran
elden dar ute i morkret och sade: 'Nu ar
det Glyxkvallarna, och titta, dar ute star
Glyx och vill ta er, om ni springer ut!"”(60).

I somme norske bygder skremde dei pa
etterjulsvinteren med Gjg (61).

Fra Smaland har vi tradisjonen om var-
gisten (62). P4 sommaren skulle borna hal-




da seg unna korndkrane og ikkje trakka dei
ned. D& blei dei skremde med ein gubbe
eller kjerring som budde i dkeren(63).

Uspesifiserte skremme. Dei kanskje mest
brukte barneskremma er meir uspesifiserte
og blir nytta ved alle hgve i det daglege
livet nar borna ikkje er lydige eller er bra-
kete.

I Sverige er det tale om bjuven eller van-
legast busen(64). Stundom skremde dei
med at han sat i peisen eller i skorstei-
nen(65). ,,Nar som helst kunde mor slappa
in Busen, som alltid var redo att ta det
olydiga barnet”(66), heiter det fra Ovre Da-
larna.

I norsk tradisjon finst tilsvarande bus-
sen, bgen o.1. ,,’Er du kje snill, sd kjem bus-
sinn og tek de! Kva dei meinte med dette,
visste dei vel ikkje sjglv, tenkjer eg. Det
star for meg som det var noko slikt som eit
troll eller noko anna uférleg for dei vaksne.
Den vonde var det ikkje”(67).

,,Vil’kji ongane vera snille, s& skremde
dom dom & si: 'Vil di kji vera snill, ska
buven koma ta deg!” S& finn dom pé & ban-
kar i veggjene, & nér ongeenne spgr, hot dae
@, si dom: A d’z= Buven’ osfr. Men d'=
bare ongenne som @ reedd’ fer Buven,
aller vaksne folk, dom trur alle p4 B. dom”
(68).

Meir sporadiske som barneskremme er
mara, bytegast, spgkelse, gammellappen,
buan, billiken, djevelen, Gud, Jesus, Jeru-
salem skomaker etc.

Det er karakteristisk for dei fleste barne-
skremme at ingen retteleg veit korleis dei
ser ut. Eg diskuterte det fgr jul 1975 med
Kristian p& 10 &r. Han trudde ikkje pa
Bgmannen, men han kjende vel til han og
ein av nabogutane skremde sine to mindre
sgsken med Bgmannen. ,Det er rart”,
meinte han, ,,eg har aldri fatt klart for meg
kordan Bgmannen ser ut. Somme tider
tenker eg meg han som ein svart mann,
noen ganger gul eller bla. Har han briller?
Eg veit faktisk ikkje kordan han ser ut.”

For & gjera skremma sa effektive som
rad, hende at vaksne kledde seg ut og ager-
te skremmevette. Fra Halland i Sverige er

nemnd eit skremmevette som dei kalla
Smale-Hans. ,,De #ldre soskena kladde ut
sej och hade en kjol 6ver huet och va sa
smala pA mitten. Anna hemma hade klatt
ut sej sd en géng for jag hade gjort nat ont,
men d& va det en som krop opp i pappas
kni. En stund efterat kom hon in och sa, att
hon hade vart te darras”(69).

,,’Uva’ (namnet troligen en férvrangning
av uven) var en grannkvinna, som blivit
ombedd att hjalpa till. Hon iforde sig en féll
med héren utdtvinda. Hon kom d& in, g-
ende pé ’alla fyra’. I den ena handen hade
hon ett vedtrd, som hon ’bunkade’ med i
golvet. Skulle forestalla, att 'uvan’ var halt.
Barnen blevo i allméanhet forskrackta och
ilade i sang eller bakom mors kjolar. Ex-
empel finnas emellertid péa, att 'morska’
pojkar icke lato skramma sig. Sdlunda om-
talas, att en gosse i Vastansjo oforskrackt
hoppade upp pa 'uvans’ rygg” (70).

,,Agén rinner har igenom Jéats by alla var
riadda om sina barn dar men s& var har en
gammal Gumma som hette flaskaméartan
hon kladde ut sig till ett spoke och skramde
alla barn frdn an di var forskramda for
flaskamartan”(71).

Vaksne kunne kle seg ut som julebukk
for & visa ungane at han verkeleg eksister-
te. ,,Han tok p& ein saueskinnsfell og laga
seg til med nebb og rumpa. Han kom fgrst
til syne pa eit nes, som stakk ut i eit vatn
attmed garden, den lange rumpa flagra i
vinden, og han less g& der og pikka med
nebbet. Borna ottast det vilde verta noko
feelt. Bukken kom s& heim til gards, for bort
til risskjulet som var tillaga til honom, og
for inn der. Borna sig ikkje noko meir til
honom, dei trudde han vart verande
der”(72).

Meir indirekte heiter det fra Hordaland:
,»Bgen hed en udklseedt mand, hvorved
man skraemte bgrn”(73). Av ein annan
karakter er dei direkte memorata. Dei finst
det ikkje mange av, somme gonger blir det
sagt at dei ikkje finst. Dette har saman-
heng med innsamlingssituasjonen og vit-
skapssyn. Dersom born vart nytta som in-
formantar, ville vi truleg f4 inn ogsa me-
morat. Her skal gjevast eit eksempel:

237



1. Mange born har fatt hoyra at om dei ikkje var snille, sq skulle feiaren
koma og ta dei. Foto Nordiska museet.

238



Foreldra mine sa alltid at vi ikkje matte ha pa
oss dei nye julekleda fgr julekvelden kom, for da
kom julegeita og skeit p& oss og gydela dei nye
kleda. Vi hadde all respekt for julegeita, og dei
nye kleda fekk alltid liggja i fred sjglve julekvel-
den.

Men eit &r var det ein slags fgre-juls-juletrefest
for oss born, og venninna mi og eg skulle dit.
Som venteleg var, masa vi sveert heime om & fa
lov til & bruka dei nye kleda. — — - Maset vart
forde fram. — — - Men pa heimvegen byrja vi &
tenkja pa kva fylgjer dette kunne fa, og vi var
ikkje s& motige da vi gjekk oppover den kol-
mgrke, lange bakken opp til tunet der vi bae
budde. Julegeita vart ikkje nemnd mellom oss,
men vi visste likevel at vi bée tenkte pa det
same. Vi auka farten, og da vi kom til eldhuset,
som lag eit stykke vekk fra dei andre husa pa
garden, var vi temmeleg oppgste av redsle. Ved
dette eldhuset som ikkje var i bruk lenger,
hgyrde vi plutseleg noko som vi meinte var ei
slags breking, ja til og med to lysande augo sag
vi. Slik som vi da la pa sprang mot husa heime
vil ingen kunne fatta som ikkje var med. - — -

Det hgyrer med til hendinga at vi neste dag
sig saue- eller geitelort omlag fra den staden vi
sag og hgyrde julegeita og opp mot fjgset heime.
Den styrka oss fullstendig i trua pa at julegeita
hadde vore etter oss, og i dei fylgjande &ra stod vi
gladeleg i mot freistinga til & jala oss til slik vi
hadde gjort denne eine gongen.

Fyrst seinare har eg skjgna korleis sauelorten
hadde kome dit. Det var mor mi som hadde lant
vaeren pa nabogarden for & fa tidd sauene i fjgset
heime. Men denne forklaringa var det ingen som
gav oss den gongen(74).

Den fglgjande oppskrifta fra @sterdalen er
meir problematisk genreanalytisk. Det kan
vera eit forvanska barnememorat: ,,Dei for
med so mykje rart fyrr i tida. Paa ein gard i
Sgrskogbygda var det nokre born som lala
paa busen. Det var i slaattonna, dei vaksne
dreiv ute med hgyet, so det var berre nokre
born att inne i stua. Der dreiv dei og leikte
seg. No var ein taa deim, ein som heitte
Knut, full litt trollut, og daa skulde dei
andre skreema han med busen. So sette
dei i og skreik: 'Lala buse, kom og tan
Knut! Ikkje fyrr dei hadde sagt det, fyrr det
kom ein diger, svart hund upp tur kassa i
ein hgvelbenk, som stod der, og gjekk burt
aat’n Knut. Han Knut sprang upp i muren,
og dei andre ungane stod stive, so redde var

dei. Hunden ansa ikkje dei andre, berre
gjekk etter'n Knut upp i muren og snuste
paa han, men beit ikkje. So vart han burte.
Men etter dette fekk guten fall-sot, og
kom seg alder hell han” (75).

Gjennomgangen har vist at ein stor del
av desse skremma blir brukte den dag i
dag. Eit par eksempel vil gjera dette klara-
re. 1971 oppgav elevane i ein 3/5 klasse i
Ytre Hordaland at dei vart skremde med
flg: heks, julenissen, julereglo, lysreglo,
mgrkehiten, ngkken, resen, sjguhyre, troll
og tussen. Ein klasse i ungdomsskulen
oppgav i 1972 at dei hadde blitt skremde
med bgmannen, nissen, ngkken, spgkelse
og troll. Men serleg i den siste klassen er
det mange som seier at dei ikkje minnest at
dei vart skremde med noko i det heile(75a).
Det same seier elevane i gymnaset i Sarps-
borg. Foreldra brukte ikkje skremmevette.
I ein del tilfelle nemner dei likevel ngkken,
sjeldnare heks, troll (bak omnen og under
senga) etc.(76).

Menneske som skremmevesen. Ikkje alle
barneskremme hgyrer den supranormale
verda til. Personar fra forskjellige yrke,
embetsmenn, farande folk vart nytta som
skremme.

Det er ikkje s& underleg at den svartsote-
te feiaren kunne nyttast som skremme.
. Sotaren tar dej i sdcken & slanger dej
langt ut i backen”(77). ,,For olydnad, kun-
de man dven skramma dem for sotarn, att
han skulle komma och sota ned dem, eller
dra dem upp och ned genom skorstenen”
(78). Nordiska museets folkminnessamling
inneheld eit tjuetals eksempel stort sett fra
Ser-Sverige. Men det finst ogsd 7-8 negati-
ve eksempel, med grunngjevingar at fei-
aren ikkje fanst i bygda eller at han var ein
@rleg yrkesmann. Det same finn vi i norsk
tradisjon(79).

Tilsvarande er rakkar(80), lensmann og
politi(81) brukt som skremme, likeeins
presten. ,,Var vi int’ snéll, s kom présten a
skar ta oss nésa”, heiter det eksempelvis
fra Medelpad(82).

Fra Norge kan vi ta eit tilsvarande ek-
sempel frd Hordaland: ,,.Barn blev skremt




med at preesten kom og tok dem. Bandte de
kom presten og skar tungen av dem”(83).

Omvandrande folk av ymse kategoriar
vart ogsd nytta som skremme, luffarar eller
gesellar(84). Ein viss reell redsle fra dei
vaksne lag det i skremminga med fantar og
taterar(85). Fra Sverige finst eksempel pa
at dei skremde med ,,att ryssen tar dig om
du ej ar snall”(86).

Originale personar i grannelaget tente
ogsa som skremmefigurar. ,,Skall jag siga
till Kus-Anders, att han stoppar dig i sick-
en nasta gdng han kommer hit?”(87).

Hausten 1974 var born i sgre del av
Bergen oppskaka av ein svart maskemann
som kjgrte rundt og kidnappa smé& barn.
Aviser avsanna historia og samanlikna den
med varulvhistorier frd Sverige(88). Meir
reelt grunnlag har barns redsle for ,,lokke-
menn”. Ei innsamling i Bergen 1974/75
viste at borna var svert opptatt av ,,lokke-
menn”, men dei hadde ikkje alltid klare
forestellingar om dei. Bakgrunnen er for-
eldra si redsle for seksualforbrytarar(89).
Dette er ogsa grunnlaget for at den danske
visa om mordet pad den sjuérige Gurli har
vore s& populeer(90).

Forbud og straff. Til sine tider var borna
skremde med ei eller anna straff dersom dei
var ulydige. Desse sanksjonane far ofte
fast form.

Om du ikkje snyter deg eller om du piller
deg i nasen, kjem kréka og hakkar av deg
nasen, er ei vanleg utsegn i Sverige(91).
Heller ikkje skulle ein geipe. ,,Min mormor
sa stadig til oss at vi matte passe oss, for
hvis vi geipet nar vinden skiftet, s blev vi
slik i ansiktet. Jeg visste ingen ting om
hvordan og nar vinden snudde, men jeg
trodde pa det til jeg var ti ar. Jeg tenkte
heller ikke pé at det kunne gjgres om igjen
ndr vinden snudde p& nytt”(92). I Storakers
samlingar finst det fleire eksempel, ogsa
dette: ,,Barnet advares for at se med begge
(ine paa Nzesen paa engang; thi dersom
Vinden vender idetsamme, vil Ansigtet bli-
ve saaledes (Mandal)”(93).

Frd Smaland, Sverige, heiter det: ,,Om
barnet gjorde grimaser eller harmade efter

240

nagon som hade négot fel t.ex. talfel eller
haltade s& kunde foreldrarna siga, sa far
du inte gora, d& kan du bli sddan sjelv till
straff”’(94).

Banning var ofte forbunde med straff.
Presten kom d& og skar av tunga eller na-
sen, jfr ovanfor. Heller ikkje skulle ein ly-
ga. [ Bergensomradet er det vanleg & seia at
du skal ikkje lyga for d& drep du ein engel.
Men det kan gé sport i alt, og ein pedago-
gisk regel kan bli snudd til sin eigen mot-
setning, det viser fglgjande eksempel. Elin
pa tre-fire ar kom glad og fornggd inn ein
dag og fortalte stolt: I dag har eg drepe tre
englar. — Korleis det, ville mora vite. Jo,
forklarte Elin, veit du ikkje det nar du ly-
ger si dreper du ein engel og i dag har eg
loge tre gonger!(95).

., Ljug inte — d& ruttnar tummen pé dej’,
brukade de aldre tillhalla barnen har (bor-
jan av 1900-talet)”, heiter det fr& Smaé-
land(96). Ein ting er & seia at borna ikkje
skal ga baklengs for da kan dei falla og sla
seg. Meir effektivt er det & knyta det saman
med ein sanksjon. I norsk tradisjon fekk
den si faste form i utsegna: Ikkje g& bak-
lengs for da drar du foreldra dine til helve-
te(97). ,,Sprang barnet baklanges, sa drog
det mor sin i graven”, heiter det i Edsberg,
Sverige(98). Forbudet er ogsd vanleg i
Danmark og vidare utover i Europa(99).

I Hardanger heiter det ogsa at dei ikkje
matte dra eit tau etter seg, da drog dei mora
til helvete(100). Fra Trgndelag heiter det:
,Den, som skriver Bogstaven A paa den
Maade, at den fgrste Streg treekkes neden-
fra opad, viser sin Moder til Helvede”(101).
Det same hende om dei hoppa pa mar-
ka(102). I Uppland heitte det at ,,om du gar
bakfram, bar du hin ondes vattensa”(103).

I eldre tid var hovudlus eit stadig pro-
blem. Den gong som nd, kunne det vera
vanskeleg & f ungane til & greia haret og
vaska seg. Derfor skremde dei ungane med
Lusedalen o.1. ,,Nar ungane ikkje vilde vas-
ke og kjembe seg, sa dei gamle til dei: &
du kji snill no, kjem Lusedal’n o te de. Nar
han tek te styve, fer'n ma: bade krgppe o
kleeo, o ingen veit ko dee bii t& de!”(104).

I Dalarna i Sverige skremde dei med




16jskalln, luskarlen(105). Elles skremde dei
med at ,,om barnen hade ohyra i huvudet
(16ss) och inte ville lata kamma sig, bruka-
de man saga att lossen skulle sno rep av
héret och dra barnen &t sjon”(106).

Ei vanleg utsegn er at om born leikar
med elden eller ser pd varmen, sa veeter dei
i senga. ,,Born matte ikkje leika seg med
varmen, for d& kom dei til & pissa i
senga”(107). Dette er ei vanleg utsegn over
store deler av Norge(108), og den er kjend
langt utover i Europa(109). Same skrem-
met er brukt mot & rgykja pa4 halm-
stra(110).

Desse utsegnene har sjglvsagt ei ytre
tilknyting til fgrestillingane om elden, men
her er det tale om pedagogiske utsegner
som born skulle tru pa og retta seg etter.

Forst ein grundig analyse av materialet
kan avgjera spgrsmalet om truskomponen-
ten. Det same gjeld forbudet mot plystring
med grunngjeving at det er & lokka pa dje-
velen. ,,Du locker p& den on’ hor jag, sade
man. Nu kommer nock Hal & tar dej”(111).
Den same utsegna finst i norsk tradisjon og
vi finn ogsd grunngjevinga at nar ein ply-
strar, dansar djevelen eller spyttar ein i
nakken(112). Denne type utsegner er av
pedagogisk karakter og kan ikkje utan vi-
dare fgrast saman med trusfgrestellingar
om plystring. Dei hgyrer snarare saman
med utsegner av typen: ,,Bgrn bgr ikke
bleese i Ngglepiber ——— gjgr man det, dan-
ser Fanden bag ham”(113).

,,NAar ein bles i lgvetannstilker, blir det
regn” — ei svaert vanleg utsegn. Pipelyd kan
frambringast med hjelp av grasstrd og
plantestilker. Vaksne likar ikkje desse
skjeerande lydane nar dei blir for langvari-
ge og stoppar det heile med tradisjonelle
grunngjevingar(114). I same retning peikar
utsegner i finlands-svensk tradisjon. Der
heiter det at ndr ungane plystra inne, vart
dei sende ut: ,,G& ut till stallet och bli-
stra”(115). S& var dei utanfor hgyrevidde.
Utsegnene méa derfor karakteriserast som
pedagogisk hjelpemiddel som dei vaksne
har nytta. Dei var effektive i den grad ung-
ane retta seg etter dei, det vil i stor ut-
strekning seia i den grad dei trudde pa ut-

16 - Fataburen

segnene. Trua kan ha blitt oppvurdert med
respekten for foreldreautoriteten.

Av same karakter er ei rad utsegner som
ofte blir rekna for folketru eller restar av
folketru. Dei skulle tena ulike fgremal som
alle har sin plass i sosialiseringsprosessen:
,,Hvis du slar dine foreldre, far du en sort
hand.” — ,,Om du slar foreldrene dine, vil
det veksa opp ei kvit hand p& grava di”
(116). ,,Hvis du er misunnelig, vokser det
en gul blomst ut av munnen din”(117).
,,Om barnet spottade at nagot stod den
grymme bakom och spottade barnet i nac-
ken”(118). ,,Nar en onge @& vonn te & tygge
pa hare sitt, seie di: 'Asj, na feer du.et stygt
trall i maien’”(119). ,,Hvis barnet bider i
‘Bogpinden’ eller ’Bogstikken’ (Pegepin-
den) under Leesningen, bliver det ikke flinkt
til at leese eller det leerer ikke at laese”(120).
,,Bit inte pekpinnen, for da tappar du
minnet”(121).

ABC-hanen fekk tidleg ein pedagogisk
funksjon. I 1637 utkom ei svensk ABC
,,med ett Ris, som minnet skarper, och en
Tupp som Russin varper”(122). Foreldra
viste til ABC-hanen. ,,Tuppen varpte ka-
kor, russin, slantar o.d. till barn som skulle
lara lasa, ett bruk visst allmant i1 hela Ska-
ne, sa lange barnen fingo deras forsta skol-
undervisning i hemmen”(123).

,,En maa ikke leese med Mad i Munden,
thi saa bliver man glemsom”(124). ,,.Det
sagdes, dog vel helst til barna, at nadr man
sang ved bordet, mens man spiste, s skul-
de man f4 en skurvet kall (kjerring)”(125).
,,Man skulle ta av sig mossan, innan man
borjade ata: 'Om du inte tar av dig hattan,
medan du ater, s far all maten upp i hat-
tan’”(126). ,,Och att om de at brant eller
moglat brod, blev de friska och star-
ka”(127). ,,Vidare fick man inte klattra upp
och titta i ett fagelbo ty da skulle huvudet
svalla och bli onaturligt stort”(128).

Det kunne fgrast fram ei lang rekkje med
slike eksempel som viser at foreldra inn-
prenta ungane visse fgrestellingar som
har klare funksjonar i sosialiseringsproses-
sen.

Dei individuelle skrekk-fgrestellingane
hgyrer ikkje heime i denne framstillinga,

241




men supplerer emnet pa det individualpsy-
kologiske plan.

Forklaringar som utset
sosialiseringsprosessen
Kvar kjem dei sma borna fra? Foreldre og
vaksne har hatt, og har den dag i dag, ein
tendens til & svara unnvikande p& dette
spgrsmélet. Forklaringane som dei kjem
med kan vera tradisjonelle eller avgrensa
til familien eller vera spontan fantasi(129).
Svensk og dansk tradisjon er etter maten
godt kartlagt, den norske berre sporadisk
og tilfeldig. Men i alle tre landa finn vi dei
same tradisjonane som ogsa kan fglgjast
langt utover Norden. Ekserptane fra Nor-
diska museets folkminnessamling gir eit
oversyn over frekvensen av dei ulike for-
klaringane:

Borna kjem frad Gud 21
Borna blir funne i naturen 128
Borna blir funne pa garden 13
Jordmora kjem med dei 54
“En gumma” kjem med dei 64
Barnet blir kjgpt 74
Storken eller andre fuglar kjem

med borna 99
Andre forklaringar eller

negative opplysningar 18

Her er det ikkje tatt omsyn til kombinas-
jonane som f.eks. at jordmora eller storken
finn barnet i ein dam eller pa eit berg el .l. I
Danmark er storken den vanlegaste forkla-
ringa. Andre vanlege forklaringar er at
borna blir funne eller henta péa steinar,
brunnar, dammar el.1.(130).

Béde i Tyskland og Sveits er forklaring-
ane kartlagde. I den vestlege delen av
Tyskland vert borna fgrst og fremst funne i
eller ved tre, i resten av landet dominerer
elvar o.l. som finnestad(131).

Storken som barnebringar er vanlegast i
nord, i Sgr-Tyskland er det oftast jordmora
som kjem med borna(132). I Sveits er det
ogsé stork og jordmor som kjem med borna,
finnestaden er kal- og graskardkrar i vest,
brunnar og dammar i nordaust(133).

242

I store trekk er altsd dei tradisjonelle
forklaringane einsarta. Eigentleg er det to
spgrsmdal: Kvar kjem dei fra? Kven kjem
med dei? Svara kan reduserast til tre ho-

vudtypar: 1. Jordmora kjem med dei,
2. Storken kjem med dei, 3. Dei fann borna
pa bestemte stader, ofte var det jordmora
eller storken som fann dei.

Eksempel: I Bergen heiter det at ungane
blir fiska med skillingsbollar i Svartediket.
- ,Jeg selv kommer fra Svartediket, men
min sgster som er fgdt i Horten, kom fra
Borgevannet. Min bror hadde bl& merker i
hodet etter fgdselen og det blev forklart ved
at han var sa stor at han ikke hadde fatt
plass i frgken Welhavens jordmorves-
ke”(134). ,,Min mor fortalte at det var en
stork som kom med meg og slapp meg ned
gjennom skorsteinen. Jeg trodde pa det i
mange ar”’(135).

Fra svensk tradition kan vi ta med til-
svarande eksempel: ,Barnen fick det
svaret att en angel hade varit dar med
dem, eller att en kdring kommit med dem”
(136). ,,I mitt hem sades det att vi legat
i en pase bakom farstuddrren och det
trodde vi lange”(137). ,,Di bruka siga
till barna att alla barn kom bortifran en
sten i skogen”(138).

Det gar fram av ei rekkje oppskrifter at
born trudde pa desse forklaringane. For dei
vaksne har dei vore ein méate & vri seg unna
eit tabuert emne. Det kan dei faktisk ogsa
ha vore for borna, s& sterk har tabueringa
verka. Eit eksempel finn vi i Alfred Hauges
barndomsminne: ,Ja d&, vi visste alt som
vitast kunne, vi born 6g, iallefall visste eg
s langt tilbake som eg kan hugsa. Sam-
stundes méatte ein lata som ein ikkje visste.
D& eg var atte ar kom syster Martha til
verda. Le’rinden var nede hos oss ein dag:
’Koss trur du borna kjem, Alfred’, sa ho.
'Det er vel jordmora som kjem med dei’, sa
eg. 'Det er rett det’, sa ho. 'Der narra eg
deg godt’, tenkte eg”(139).

Det er rimeleg & tru at forklaringa med
storken er etter miten ny i Norge og i dei
delar av Sverige der storken ikkje finst el-
ler er eit seersyn. Hit har forklaringa truleg
kome gjennom litteraer paverking sydfra.

Ry S T e L e e




2. ,,Min mor fortalte at det var en stork som kom med meg og slapp meg ned
gjennom skorsteinen.” Postkort i Billedsamlingen, Universitetsbiblioteket i
Bergen. Som tekst star: ,,Le Lac Mystérieux (Légende d’Alsace).”

Ogsa gratulasjonskort med storkemotivet
kan ha spela ei viss rolle.

Hogstedt har analysert eit svensk mate-
riale og funne at dei eldste informantane
tkkje nemner storken. Ein av 16 informan-
tar fgdde for 1870 nemner storken, og det
var ei smalands-leerarinne som kan ha lese
om storken(140).

Sju av 13 informantar fgdde 1870-80
kjende storkeforklaringa, som blir meir do-
minerande hos yngre informantar. Storke-
fiksjonen kom etter Hogstedts meining til
Sverige seint pa 1800-talet. Pa tilsvarande
mate er den sveitsiske storketradisjonen
blitt tolka. Den blir sett pd som ein ung
tradisjon som har spreidd seg fra byar og

hggare sosiale lag ved hjelp av litteratur,
prospektkort 0.1.(141).

Temaet har ogsa stor faghistorisk inte-
resse. Forklaringane er blitt tolka som res-
ter av gamle trusfgrestellingar i saman-
heng med jord- og vatnkultus, fruktbar-
hetskultus, fugleguddomar etc.(142) inntil
von Sydow slo fast: ,,Det varken finns eller
har funnits ndgon moder, som trott att det
ar storken, som kommit med hennes barn.
Det borde val omedelbart inses att detta
blott &r fikt utan spar av gammal tro, men
larda mén har likval har sett ett minne av
en forntida fruktbarhetsframjande fagel-
gud ——-"(143).

Her er det likevel ikkje forskingshistoria

243



3. Kvart ar skriv mange born til julenissen
og onskjer seg julegaver. Alle forsikrar om
at dei har vore snille. Foto Thure Olson,
Nordiska museet.

og tolkingane som star til diskusjon, heller
ikkje den fiktive karakteren i utsegnene,
men det faktum at foreldre og vaksne unn-
vik sanninga med traderte forklaringar og
at barna trur pa dei inntil dei oppdagar dei
rette tilhgva. Grunnen til dette ligg i dei
normer og livsoppfatningar som skaper eit
tabuomrade kring svangerskap og fodsel.

Rumpedrag o.l. Ei anna form for avleiing
er det nar born vert sende bort under slak-
ting, for at dei ikkje skulle vera vitne til

244

sjglve slaktinga. ,,Det var ’i alminnelig mo-
ro i slaktinga & narre unger te a ga te gran-
negardane og ldne ’rompedraget’. Der
ungane kom, sendt fglk med dom tebars
att et eller anna, s& som dragermer og
sénne ting, ettersom ungane var store og
sterke te”(144).

,,Under slaktinga matte ikke barna veere
til stede. Man sendte dem ut i bygda for &
lane rumpedrag. De gikk fra gard til gard
og spurte, men de voksne skjgnte jo hvad
det gjaldt, og sendte dem bare videre. Nar
de s& kom hjem igjen efter & ha farta bygda
rundt, var slaktinga vel overstatt. Denne
skikken var almindelig for en 40-50 ar si-
den, men ennu kaller man ofte ungene for
rumpedrag (Rgmskog)”(145).

Néar dei laga pglser, sende dei ungane
etter pglsemgnster(146). Denne form for
narring kunne ogsd vera ein mate dei
vaksne heldt ap med ungane pé, samstun-
des som dei leerde ungane & tenkja seg om.

Same metoden vart nytta i oppleeringa av
forstereisgutar og leerlingar.

Julegavene fra julenissen. Mange born ver-
da over blir narra til & tru at det er julenis-
sen som kjem med julegavene. Det er sa
vanleg at det knappast treng kjeldefesting.
Det finst eit stort material som klart stad-
fester tilhgvet. Kvart ar skriv hundrevis av
born til julenissen og fortel kva dei gnskjer
seg til jul. Etno-folkloristisk institutt i
Bergen har ca. 2000 slike brev fra 1973-75.
Ein fgrebels gjennomgang viser at ein stor
del av breva er direkte gnskjelister til jule-
nissen.

Forklaringa at julegavene kjem fra jule-
nissen, kan ikkje eintydig tolkast som eit
ledd i sosialiseringsprosessen. Men den har
likevel ein viss oppdragande funksjon, for
julenissen kjem med gaver berre til dei som
har vore snille gjennom aret. Forsikring om
at dei har vore snille, er derfor eit vanleg
gjennomgangstema i breva.

Jon Blund. Kva er det som gjer at vi sov-
nar? Kvar kjem sgvnen fra? Det er ikkje s&
liketil & svara nar born spgr om dette. Da er




4. Den arrangerte situasjonen pa biletet viser korleis folk foresteller seg Jon
Blund eller Ole Lukoje: han har paraply og lue pda hovudet. Svensk
amatorfoto i Billedsamlingen, Universitetsbiblioteket i Bergen.

forklaringa om at eit lite vesen kjem og
lukker augene eller kastar sgvnen pa oss, ei
kjeerkomen hjelp.

Jon Blund er eit vanleg namn pa denne
spvnfiguren. Den eldste norske kjeldefes-
tinga eg kjenner, er frd Knud Leems Nors-
ke Méalsamling fra 1740: ,,Jo blund (Joen
blund): Sgvnen skertz-viis saa kaldet”
(147). Elles er opplysningane sparsame. |
Asbjgrnsens ,,En gammeldags julaften”
heiter det: ,,Hvert gieblik kom Jon Blund,
og ret som det var, saa nikkede jeg”(148). I

litteraere voggeviser og annan skjgnnlitte-
ratur finst ein del eksempel.

Ogsa 1 Sverige er Jon Blund det vanlege
namnet, og ogsé her sporadisk nemnd i eld-
re litteratur. ,,Ordbok 6fver Svenska spra-
ket” gir fleire eksempel. Det eldste er fra ca
1681 i eit dikt av O. Verelius: ,,Hwad jag
haft i natt att giéra / Med then lilla Gubben
Jon. Hartill fogas noten: Jon Blund neml.
hwilken Frantzosen kallar Le petit bon
homme.” Fr& neste hundrearet er sitert J.
Runius: Dudaim. Sth. 1733: ,Jon Blund

245



han far mig fatt; / Jag onskar eder nu allt
godt och bju’r god natt” (149).

I dansk tradisjon er Ole Lukgje den van-
legaste nemninga. Feilberg forer opp ut-
segner som: ,,Na er Ole Lukgje efter dig!
Nu kommer nok Ole!”(150). ,,Nar bgrn bli-
ver sgvnige siges: nu kommer Per Lokke-
mand nok og leje dig”(151). I Vejle-omra-
det heiter det: ,,Ole vil leegge en Daler paa
hvert af dine @Jjne”(152). Ole Lukkegye
vart kjend gjennom H. C. Andersens even-
tyr og eit barnerim avleia av eventyret.
Gjennom denne littersere innverknaden er
Ole Lukkgye ogsa blitt kjend i Norge.

Pa finsk gar han under namnet Nuk-
ku-Matti (Sgvn-Mats), pa hollandsk Klaas
Vaak, pa engelsk Sandman, Dustman, pa
tysk Sandmann, pd fransk le petit bon
homme, etc. Kurt Ranke karakteriserer
Sandmann som eit skremmevette av venleg
natur(153). Det skremmande er ikkje det
mest dominerande trekket ved han i nor-
disk tradisjon. Det finst ytterst f& eksempel
pa at vaksne skremde born som ikkje ville
sova med at han kom og tok dei, eller som i
tysk tradisjon, kasta sand i augene pé dei.

Leikeforbud og kjgnnsroller

Innlaeringa av kjgnnsrollemgnsteret er ein
viktig del av barneoppsedinga. Men den sy-
nest ikkje & ha gitt seg seerleg store nedslag
i fprestellingslivet. I Nordiska museets
spgrjeliste om born i fgrskulealderen vart
det spurt om det fanst leikar som var for-
bodne for gutar eller jenter. Fleire svarar
nektande pa detta spgrsmaélet.

Eksempel viser likevel at foreldre har
nytta seg av visse former for skremme for &
fora borna inn i dei fastlagde kjgnnsrollene.

,,Om pojkar brukade vara med och klad-
da med deg, dd modern bakade, varnades
de att deras genitalier skulle ramla av, sa
att de i stallet blevo flickor”, heiter det fra
Varmland(154).

Lars Levander har eit par eksempel fra
6vre Dalarna. ,,Tidigt och eftertryckligt in-
praglades konsskillnaden, dven da det
gallde barnets lekar. Om en pojke ville leka
med degen eller forsoka baka en bulle, da

246

kvinnorna hollo till omkring det stora bor-
det i stugan och bakade, hotades han an-
tingen med att han genast skulle tappa en
viss lem eller att rattorna skulle dta upp
den for honom pa natten, sedan han som-
nat”(155). ,,Och om flickan satt och lekte
med en kniv eller en yxa, fick hon hora, att
gjorde hon sa, si skulle ett visst manligt
organ vaxa ut frdn hennes néasa”(156).
“Pojkar fick inte leka flicklekar och flick-
orna fick inte leka saddana lekar som poj-
karna gjorde ty det var rysligt skamligt.
Till pojkarna sade man att di blir det en
flicka av dig och till flickorna sade dom
pojkaflicka ar du och sen blir du en pojke
om du fortsatter att leka med dem”(157).

Fra Norge gir Storaker opplysningar fra
Skjerstad, Ibestad og Lenvig: , Ett Gutte-
barn maa ikke bage Brgd og ngste Garn, thi
gjor det dette, skal det ikke leere at lese, og
naar det bliver Mand, skal det ikke faa
nogen Lykke paa Sgen”(158).

Spadomsleikar og spadomar

I grenselandet mellom leik og tru ligg borns
spaddomar og spadomsleikar. Drivkreftene
er bade gnskjet om & sja inn i framtida og &
ha det moro. Spddomsleikane er ei oppdra-
ging til magisk tankegang og atferd. Men
desse leikane inngar ogsé i sosialiserings-
prosessen pa eit anna plan. Dei er ein del av
rolle- og statusinnleringa. Interessa skal
vendast mot ekteskap, gkonomi etc.

Tillhagen meiner at i nokre fa tilfelle er
det tale om rein leik, i leikar som ,,Resan
till Gronland”, ,,Salja tre vackra rosor” og
flaskeleiken(159). Det same meiner han
gjeld ein del av orakelramsene som reknast
pa knappane. A telja pa prestekrage, blasa
frg av lgvetann o.1. vil han derimot rekna til
folkeleg spddomskunst som ikkje gér over
grensa til leik. Sidan det dels er dei same
orakelramsene i begge tilfelle, har vi kan-
skje lov til & plassera alle i grenselandet
mellom tru og leik.

Somme spddomsramser handlar om mu-
ligheter for & bli gift: Nar born plukka
kronblada av prestekragen, sa dei A, B, C
... Den bokstaven dei nemnde ved siste bla-



det, var forebokstaven til kjerasten. Eller
dei sa: Elskar, elskar ikkje. Andre former
er: Gift-ugift, ja-nei, skal-skal ikkje, og
mange andre. Same leiken kan utfgrast pa
andre slags planter eller ved & telja pa
knappane. Det siste var vanlegast nar ein
fekk eit nytt plagg med knappar.

Andre ramser gjeld ektefelle. Vanlegast
er typen: Prest, prost, enkemann, ungkar,
fattigmann, stakkar. Ei tilsvarande svensk
lyder: Prost, prast, klockare, viaktare, hore-
hast. Ramsene kunne ogsa gi svar pa om
jenta vart: Anka, franka, froken, fru. — En-
ke, jente, jomfru, taus. Kor langt skal eg
koma med han (henne), kunne ogséa vera eit
spanande spgrsmél: Til bordet, dgra, gang-
en, kyrkja, alteret, senga.

Ein annan spadomsleik er & blasa frg av
lgvetann. S& mange frg som det star igjen,
s& mange born skal ein fa eller s& mange ar
skal det g& fgr ein blir gift. Ein kunne pres-
sa ut ein saftdrape av eit grasstra; den ret-
ninga drapen stod i, ville kjerasten koma
fra, skulle ein bu etc. Ein kunne ogsa gi
grobladstilken ein knekk og dra av enden.
S& mange bladnerver som stakk ut, sa
mange ar skulle ein leva eller gé ugift. Gu-
tar slo blomar av bladkjempe, den som fgrst
klarte & sla hovudet av kjempene for den
andre, skulle leva lengst.

Vanleg er det og at ungar slar eit par slag
med hendene tett framfgre augene pa ein
person. Dersom han d& blunkar, er han
redd foreldra (160).

Onskje

Under visse omstende eller vilkar vil eit
gnskje ga i oppfylling. Her har born laga ei
lang rekkje meir og mindre fantastiske reg-
lar, somme individuelle og somme tradisjo-
nelle. I Bergen var det vanleg & telja eller
mersa flosshattar, slik historikaren Sverre
Steen har skildra det fré sin barndom: “Den
som hadde merset hundre forskjellige
flosshatter, kunne vaere omtrent aldeles
sikker p& & finne noenting. A merse silke-
hatter var ikke ganske enkelt & telle, som
vi kunne gjgre med dame-bukse-drakter og
automobiler. Mersingen matte forega etter

= 2t ', :

5. ,,Elskar — elskar ikkje.” Postkort fra 1907
i Billedsamlingen, Universitetsbiblioteket i
Bergen.

et bestemt ritual, ellers kunne en ikke ven-
te & finne noe. S vi en mann med flosshatt,
knyttet vi venstre hand, loddrett, forte
hgyre pekefinger mot munnen og fort ned
igjen mot den knyttede neven, som deretter
fikk et lett dask med hgyre handflate mens
vi nevnte flosshattens plass i var rek-
ke”(161).

Til sine tider oppstar det rykte om at det
er lova ut ein premie til den som kan samla
ein stor mengde av ein verdilaus ting, f.eks.
ein million bussbilletter eller flaskekor-
kar(162).

247



Lukke og ulukke

Born tar mange varsel. Somme er dei sam-
me som vaksne tar, andre synest vera spesi-
fikke for born. Materialet som er til radvel-
de er for lite til at ein kan trekkja konklus-
jonar av det. Om det er tale om tru eller
halvtru kan fgrst avgjerast etter at det er
samla inn eit stgrre materiale som s& er
granska i detalj. Fra Stavanger har vi eit
eksempel pa at det betyr lukke & fa bussbil-
lett med like tal. Fra Polen kjenner vi eit
heilt system av varsel av bilnummer(163).

Gjennomgangen av barnetru har vist at
born har sine spesifikke trusfgrestellingar
som ma tolkast og analyserast ut fra sine
eigne fgresetnader. Det er ikkje nok & ka-
rakterisera dei som fiksjonar etc. ut fra dei
vaksne sin synsstad. Det er fgrestellingar
som hgyrer heime i ein bestemt alder. Dei
har sin funksjon péa fleire plan i sosialise-
ringsprosessen. Dei skal hjelpa barnet &
overleva, & leera normer og sedvanar, & in-
tegrerast 1 sitt kulturelle miljg. Det er ei
oppseding til det praktiske liv og til eit
tanke- og livsmgnster. I eldre tid var dette
livsmgnsteret magisk, og delar av det nye
materialet tyder pa at det ogsé er tilfelle i
dag. Vi har ikkje ein s& rasjonalistisk sosi-
aliseringsprosess som vi gjerne trur.

Merknader

1 F.eks. Clark 1971, Sundén 1974 med vidare
tilvisingar.

la Sji arbeid som von Sydow 1934, 1941a,

1941b, M. P:n Nilsson 1941, Eskerod 1947,
Honko 1962.

2 Eskerod 1947, 43.

3 Av etnologiske arbeid sjd Hedlund 1943,
Levander 1946a og b, Therkildsen 1974.

4 Jfr. Ranke 1931/32, Eylenbosch 1963, Tijs-
kens 1965/66, Hoppal 1969, Henry 1959,
Loorits 1949-57, Widdowson 1971, Sierks-
ma 1948, Bielander 1953, Tommola 1955,
Amades 1957.

5 EU 52055 Skane. Nordiska museets folk-
minnessamling har 50-60 ekserptar fra det
meste av Sverige.

6 EU 51921 Smaéland, jfr. EU 2450 Dalarna.

© 0w

10
11
12
13

14
15
16

17

38

39

40
41

42
43
44

45

EU 51998.

IFGH 3945, 22.

EU 52316 Sméland.

ULMA 1846:1 Vasterbotten.

Michelsen 1958, 67.

Gamalt fra Vestfold 2, 13.

Norsk ordbok 1, sp. 978, jfr Velure 1972,
120.

Haukdal 1961, 80.

EU 21806.

Bergstrand 1965, 76, IFGH 5313, 11 alle fra
Vastergotland.

Nicken f.eks. EU 18595 Uppland, EU 54326
og 51921 Smaland, EU 2450 Dalarna, IFGH
5375, 24 Dalsland, IFGH 5641, 22 Varm-
land.

Johansson 1952, 303.

EU 52055 Skéne.

EU 2450 Dalarna.

EU 51979 Smaland.

EU 18595 Uppland.

EU 3029, Viarmland.

IFGH 5375, 24 Dalsland.

Haukdal 1961, 80.

NFS A Rgstad 1, 26.

Borchgrevink 1956, 21.

Opedal 1934, 21.

Velure 1972, 120.

NFS O. H. Westhassel 7, 12.

Leem 1923, 136.

Velure 1972, 117-20, sitat 118.

FSF VII:1, 731.

Nilsson 1962, 67, jfr. IFGH 5641, 22f.
Levander 1946b, 11-13.

EU 18595 Uppland, jfr. EU 54326, 51979
Smaéland, EU 52055 Skane, IFGH 5641, 22f.
Varmland, EU 52024 Lappland.

IFGH 5797, 6 Vastergotland, EU 18595
Uppland.

NFS Nauthella 3, 11f. Hordaland, Bugge
1934, 78 Qstfold, Borchgrevink 1956, 21
Sogn og Fjordane, NFS Westhassel 3, 54-56
V.-Agder.

Levander 1946b, 9, Gagnér 1918, 43, “Nar
morksuggan i Rattvik skriamde barn och
ungdom”. Uppt. av Greb&. Mora Tidning 8.
jan. 1951.

Levander 1946b, 12f.

Nilsson 1962, 119, Turesson 1960, 231f, EU
52958.

Turesson 1960, 232.

Skrindsrud 1956, 37 Oppland.

NFS Delgobe 5, 72, Opedal 1934, 191 Horda-
land.

NFS Westhassel 3, 54-56 V.-Agder.



46
47
48
49

50

51
52

53
54
55

57

58
59
60
61
62
63

IFGH 5110, 41 Vastergotland.

IFGH 5313, 11 Vastergotland.

Johansson 1952, 303, jfr. ULMA 1851:1, 5.
NF'S Hermundstad 6, 12 Buskerud, jfr. NFS
Rgstad 1, 26 Trgndelag.

EU 18595 Uppland, jfr. Levander 1946b, 13
Dalarna, IFGH 5641, 22 f. Varmland.

von Sydow 1941, 18.

Opedal 1937, 41, jfr. Opedal 1934, 191 Hor-
daland.

Jfr. Brynjulf Alvers artikkel.

Skrindsrud 1956, 36.

Dahl 1942, 86.

Hauge 1975, 135.

Borchgrevink 1956, 80, jfr. 21 Sogn og Fjor-
dane, Storaker 1921, 120 f., Brox 1970, 114
Troms, Strompdal 1938, 99f. Nordland,
Grimstad 1945, 105 Oppland, R. Moe 1957,
100 Nordland, Lid 1928, 51.

Weiser-Aall 1954, 27f.

Myrvang 1964, 141.

Levander 1946b, 11f., jfr. Ahs 1959.
Skrindsrud 1956, 37, jfr. Alver 1970, 14f.
Salomonsson 1934, 111.

Harbe 1956, 20 Narke, FSF VII:1, 712, jfr.
von Sydow 1941, 33-39.

64 Bjuen: ULMA 1835:1, 5 Norrbotten. Busen:

75

IFGH 6107, 13; 6039; 22; 941, 13, EU 53242
Halland, Bergstrand 1965, 79; 1959, 181
Vastergotland, EU 8939, ULMA 31, IFGH
4559, 25 Dalsland, IFGH 5641, 22 Varm-
land, Bergstrand 1962, 198 Bohuslan, UL-
MA 1835:1, 5 Norrbotten, FSF VII:1, 73 bu-
se, boue, béuvin, bussin.

IFGH 4548, 17.

Levander 1946b, 12.

NFS Varia. Nordmgre.

NFS M Moe 7, 51. Andre norske nemningar
er: Bassen, bobben, bussikalla, bgken,
rassen.

IFGH 6107, 13.

EU 6105 Halsingland.

EU 51921, loftsgubben jfr. IFGH 5110, 41
Vastergotland.

Strompdal 1938, 99.

NF'S Delgobe 1, 72.

Informant Gun Miland, f. 1947 Tinn, Tele-
mark.

Nergaard 1925, 84.

75a EFA Barneskremme 1.

76

o
78
T

Sarpsborg gymnas, formidla gjennom Leif
Ervik.

IFGH 5110, 41 Vastergotland.

EU 52958 Varmland.

F.eks. NFS Krogh 1, 19 Akershus, EFA

80

81

82
83
84

85

86

87

88

89

90
91

92
93
94
95

97

98

99
100
101
102
103
104

105
106

107
108

Barneskremme 1 Bergen.

F.eks. EU 52055 Ské&ne, LUF M647:5, 69
Blekinge, EU 51979 Sméaland.

F.eks. EU 52128 Uppland, EU 53242 Hal-
land, LUF 454:68 Skéne.

EU 25761, jfr. EU 52041 Dalarna.

NFS Delgobe 4, 5, jfr. Storaker 1935, 46.
EU 8936, ULMA 31, 2 Dalsland, EU 523186,
Smaland, EU 51998 Lappland, EU 54326
Smaéland.

F.eks. IFGH 3179 Varmland, EU 54326
Smaland, Borchgrevink 1956, 21 Sogn og
Fjordane.

EU 16524 Vastergotland, jfr. IFGH 5247, 19
Halland.

Levander 1946b, 12 Dalarna, liknande EU
51916 Vastergotland, ULMA 4020, 14 Da-
larna.

Bergens arbeiderblad 21.9.74, jfr. Erikson
et al. 1973.

EFI Gruppeoppgave H1974: Angstfremjan-
de tradisjon.

Pig 1958 og 1966.

EU 51921 Smaland, jfr. EU 52316, EU
54326 Smaland, EU 53242 Halland, IFGH
5110, 40 Vastergotland, KU 423 Medelpad,
EU 51998 Lappland.

Bergen 1975.

Storaker 1935, 46, jfr. NFS K. Bugge 3, 8.
EU 51979, jfr. EU 54326.

Eigne oppl.

EU 9593.

F.eks. NFS Bergstel 3, 21, NFS K. Bugge 3,
158, NFS Hermundstad 2, 19; 8, 46, NFS
Rong 3, 34, NFS Agerholt 2, 14, NFS Krogh
1, 15f., NFS Talleraashaugen 1, 34, NFS
Westhassel 7, 54, EFA Dethloff 1, 75, Stor-
aker 1923, 39; 1935, 48; 1941, 49, Aune
1939, 10, Rgstad 1931, 114, Strompdal 1929,
78, Opedal 1934, 191.

Harbe 1956, 19.

Pig 1973, 21.

Opedal 1934, 191.

Storaker 1935, 48.

M. Moe 1924, 101.

EU 18595.

Hermundstad 1961, 181, jfr. NFS Hermund-
stad 3, 60, Hermundstad 1955, 100f.

EU 8643 Dalarna.

EU 51979 Smaland, jfr. EU 52128 Uppland,
IFGH 5541, 8 Bohuslan.

Strompdal 1929, 78.

F.eks. NFS Hult 1, 14, NFS Nauthella 3, 12
og 4, 9, NFS Krogh 1, 15, NFS Kruken 10,
32f., NFS Sogge 1, 16, NFS Talleraashau-

249



109

110
111

112

113
114

115
116
117
118
119
120
121
122
123

124
125
126
127
128
129

130
131

132
133
134
135
136
137
138
139
140

141
142

250

gen 1, 34 og 47, NFS Vigeland 2, 19, NFS
Westhassel 3, 39, Storaker 1924, 87; 1935,
45.

F.eks. Sverige: IFGH 5832, 7 Varmland, EU
52041 Vastmanland. Tyskland: HdA 1, sp.
1196-99.

EU 53242 Halland.

EU 52958 Varmland, jfr. EU 52316, EU
54321 Smaéland, IFGH 5797, 5 Vastergot-
land.

F.eks. NFS Delgobe 4, 49 Hordaland, Stor-
aker 1935, 48; 1938, 43f.,, NFS Agerholt 2,
439, NFS K Bugge 6, 175, NFS Hult 2, 65,
NFS O Knutsen 3, 28, NFS Rong 3, 34.
Storaker 1935, 48.

Ein god oversikt over norsk tradisjon i Hgeg
1974, 68-72 og passim.

FSF VII:3, 48.

EFA Barneskremme 1. Bergen.

Ibid.

EU 21806 Vastergotland.

NF'S Westhassel 7, 12 V.-Agder.

Storaker 1935, 47.

EU 18595 Lappland.

Bjarvin 1950, 46.

DFS acc 1904/26, vol. 1, 56. Oppt. av Eva
Wigstrom. Jfr. Harbe 1956, 20, EU 8936
Dalsland, EU 5251 Angermanland, Nordis-
ka museet. Hammarstedtska arkivet. Hus-
djur II.

Storaker 1935, 47.

NFS Rogge 1, 11 Nordmgre.

Levander 1946b, 14.

Bergstrand 1962, 198.

EU 52055 Skane.

Hogstedt 1970, jfr. Mgller 1940, Kummer
1931/32, Liebl 1957.

Mgller 1940, 221-27.

Atlas der deutschen Volkskunde 4. Kart 74,
jfr. Beitl 1942.

Atlas der deutschen Volkskunde 1. Kart
18/19.

Liebl 1957, kart 202-05, komm. 313ff, Pinon
1973, 18f.

Interv. 13/12 75 med Rigmor Frimanns-
lund-Holmsen.

Interv. med Ragnhild Ullern-Hansen des.
1975.

IFGH 3334, 22 Varmland.

EU 51355 Uppland.

IFGH 1513, 58 Dalsland.

Hauge 1975, 174.

Hogstedt 1970, 125.

Geiger 1946, jfr. Liebl 1957, 335.

Av den omfattande litteraturen kan nem-

143
144
145

146
147

148

149

150
151
152

153
154
155
156
157
158
159

160

161
162
163

nast Wolf 1852, 162ff., Mannhardt 1858,
225f., 668ff., Sebillot 1904, 335ff., 1905,
232ff., 1906, 515f., Helm 1913, 160f., Snitt-
ger 1916 passim, spes 104-13, Dieterich
1925, 18ff., Lauffer 1934, 93ff.

von Sydow 1941, 9.

Samuelsen 1966, 38.

Hult 1937, 82, jfr. Borchgrevink 1956, 67,
Fjellstad 1966, 145, Eskerod 1947, 43.
Nergaard 1927, 86.

Leem 1923, 90. Nils-Arvid Bringéus arbei-
der med dette emnet, han har sendt ut ei
spgrjeliste og forst pad grunnlag av ein slik
spesialstudie vil det vera grunnlag for &
vurdera Leems opplysning.

Asbjgrnsen 1870, 78, jfr. Norsk ordbok 1, sp.
751.

Ordbok ofver Svenska spraket. Utg. af
Svenska akademien. Bd. 4. Lund 1916, sp.
3492f. med vidare eksempel fra Bellman,
C. Eichhorn og A. A. Grafstrom. Jfr. Hell-
quist 1957, Bd 2, 421.

Feilberg 1894/1904, Bd 2, 739.

Ibid, 445.

Ellekilde 1924, 457. Jfr. Ordbog over det
danske sprog. Bd. 2. Kbh. 1920, sp. 882
blund, bd. 13. Kbh. 1932, sp. 73 lukgje.
Ranke 1935/36, sp. 939.

EU 52958 Varmland.

Levander 1946b, 18f.

Ibid. 19.

EU 52316 Smaland.

Storaker 1935, 47.

Tillhagen/Dencker 1950, 233-38; Tillhagen
1969, 75; Hgeg 1974, 68-70 og under
oppslagsord for groblad 509, smalbladkjem-
pe 505, gras 224, 380f., lgvetann 628, pres-
tekrage 283, bregner 330; Nordhagen 1947,
30; Brgndegaard 1962 og 1976.

Jfr. KB manus Ws 9:1 Nyblén: Samlingar i
Folkmedicin 1, kap. 5, 7. Skéne.

Steen 1974, 51.

Jfr. Opie 1970, 306-08.

Oftedal 1972, 178f., Simonides 1975, 105:
Neu ist die Wahrsagung aus Autoregistra-
tionsnummern, und zwar missen in den
Nummer nebeneinander zwei gleiche Zif-
fern stehen. Die Ziffern werden folgender-
massen gedeutet
00 Uberraschung
11 einer Freundin

55 Kuss
66 eine Neuigheit

begegnen 77 eine schlechte
22 grosse Liebe Note in der Schule
33 Untreue 88 Zank
44 Unfall 99 Ende der Liebe



Forkortingar

DFS =Dansk Folkemindesamling, Kgben-
havn.

EFA =Etno-folkloristisk arkiv ved Etno-folk-
loristisk institutt, Universitetet i
Bergen.

EU =Etnologiska undersokningen vid Nor-
diska museet, Stockholm.

IFGH =Institutet for folkminnesforskning vid
Goteborgs hogskola, Goteborg.

LUF =Lunds universitets folklivsarkiv,
Lund.

NFS =Norsk folkeminnesamling, Institutt
for folkeminnevitskap, Universitetet i
Oslo.

ULMA =Dialekt- och folkminnesarkivet i Upp-
sala.

Litteratur

Alver, Brynjulf, Dag og merke. Folkeleg tidsrek-
ning og merkedagstradisjon. Oslo 1970.

Amades, Joan, Los ogros infantiles. (Revista de
dialectologia y tradiciones populares 13, 1957,
254-85.)

Asbjornsen, P. Chr., Norske Huldre-Eventyr og
Folkesagn. 3. Udg. Chra. 1870.

Atlas der deutschen Volkskunde. 1. Lief. Karten
18-21. 4. Lief. Karten 72-74. Lpz. 1937-38.
Aune, Hermann, Skikk og tru. Folkeminne fra

Gauldal. Oslo 1939. (NFL 42.)

Beitl, Richard, Der Kinderbaum. Brauchtum
und Glauben um Mutter und Kind. Berl. 1942.

Bergstrand, C.-M., Gammalt fran Ale harad. Go-
teborg 1965.

—, Gammalt fran Kind 1. Saffle 1959.

—, Gammalt fran Orust. Goteb. 1962.

Bielander, Jos, D’ Hammersieda und andere
Kinderschreckgestalten. (Schweizer Volks-
kunde 43, 1953, 94-97.)

Bjarvin, Kjellfrid, Fra fibelbrett til moderne
ABC’er. En studie over norsk ABC-litteratur.
Oslo 1950.

Borchgrevink, Louise Storm, Fra ei anna tid.
Folkeminne frd Nordfjord. Oslo 1956. (NFL
78.)

Brox, Arthur, Folkeminne frd Ytre Senja. Oslo
1970. (NFL 105.)

Brondegaard, V. J., Danske bgrnelege med
blomster og andre plantedele. (Sprog og kultur
22, 1962, 11-76.)

-, Onskeknude og lykkekrans. (Danske studier
1976, 76-86.)

Bugge, Kristian, Folkeminne-optegnelser. Oslo
1934. (NFL 31.)

Clark, W. H., Religionspsykologi. Sth. 1971.

Dahl, Theodor, Under Jeerens himmel. Stavgr.
1942.

Dieterich, Albert, Mutter Erde. Lpz. 1925°.

Ellekilde, Hans, Ole Lukgje. (Salmonsens Kon-
versationsleksikon 18, 1924, 457 f.)

Erikson, Kerstin et. al., ,Varulven finns, gor
den inte?” En studie i ryktesspridning. (Tradi-
sjon 3, 1973, 13-30.)

Eskerid, Albert, Arets aring. Etnologiska studier
i skordens och julens tro och sed. Sth. 1947.
Eylenbosch, Ernest, Hoe heet de kinderschrik in
West-Brabant? (Eigen Schoon en De Braban-

der 46, 1963, 378-81.)

Feilberg, H. F., Bidrag til en Ordbog over jyske
Almuesmal. 2. Kbh. 1894/1904.

FSF VII:1: Finlands svenska folkdiktning. VIIL:1.
G. Landtman, Folktro och trolldom. Overna-
turliga vasen. Helsingf. 1919.

FSF VII:3: Finlands svenska folkdiktning. VIL:3.
V. E. V. Wessman, Folktro och trolldom. Man-
niskan och djuren. Helsingf. 1952.

Fjellstad, Lars M., 1 grendom. Folkeminne fr&
Eidskog 3. Oslo 1966. (NFL 98.)

Gagnér, A., Gammal folktro frdn Gagnef i Da-
larna. Malmo 1918.

Gamalt fra Vestfold 2. Utg. av R. Nordby. San-
defy. 1933.

Geiger, Paul und R. Weiss, Aus dem Atlas der
schweizerischen Volkskunde. (Schweizerisches
Archiv fur Volkskunde 43, 1946, 221-71, spes.
238-41.)

Grimstad, Edvard, Etter gamalt. Folkeminne fra
Gudbrandsdalen 1. Oslo 1945. (NFL 58.)

Harbe, Daniel, Folkminnen fran Edsbergs hirad.
2. Upps. 1956.

Hauge, Alfred, Barndom. Oslo 1975.

Haukdal, Jens, 1 skreddartimen. Folkeminne fra
Gauldalsbygdene. Oslo 1961. (NFL 87.)

HdA = Handworterbuch des deutschen Aber-
glaubens 1-10. Berl. 1927-42.

Hedlund, Mérta, Barnets uppfostran och utbild-
ning i en storfamilj. (Folkliv 7/8, 1943/44,
72-89.)

Hellquist, Elof, Svensk etymologisk ordbok. 3.
uppl. Lund 1957.

Helm, K., Altgermanische Religionsgeschichte.
1. Heidelb. 1913.

Henry, P. L., The Goblin Group. (Etudes Celtiqu-
es 8:2, 1959, 404-16.)

Hermundstad, Knut, 1 kveldseta. Gamal Val-
dres-kultur 6. Oslo 1955. (NFL 75.)

—, Kvorvne tider. Gamal Valdres-kultur 7. Oslo
1961. (NFL 86.)

Honko, Lauri, Geisterglaube in Ingermanland 1.

251



Hels. 1962. (FFC 185.)

Hoppadl, Mihdly, Gyerekijsztok. [Kinderschreck-
gestalten] 1. (Népi Kultura — Népi Tarsadalom
2-3, 1969, 247-62.)

Hult, Ruth, @stfoldminne. Oslo 1937. (NFL 39.)

Hoeg, Ove Arbo, Planter og tradisjon. Floraen i
levende tale og tradisjon i Norge 1925-1973.
Oslo 1974.

Hoégstedt, Carin, Storken i den folkliga forestall-
ningen. (Varbergs museum arsbok 21, 1970,
119-58.)

Johansson, Hugo, Hyssna en socken i Mark. Bo-
ras 1952.

Kummer, [Bernhard], Kinderherkunft. (HdA 4,
1931/32, sp. 1342-60.)

Lauffer, O., Kinderherkunft aus Baumen. (Zeit-
schrift fir Volkskunde NF 6, 1934, 93-106.)
Leem, Knut, Norske Maalsamlingar fraa

1740-aari. Utg. av T. Hannaas. Kra. 1923.

Levander, Lars, Barnavard i Ovre Dalarne vid
1800-talets mitt. Sth. 1946a.

-, Barnuppfostran p& svenska landsbygden i
dldre tid. Sth. 1946b.

Lid, Nils, Joleband og vegetasjonsguddom. Oslo
1928.

Liebl, Elsbeth, Herkunft der Kinder. (Atlas der
schweizerischen Volkskunde. Basel 1957, 2. T.
4. Lief. Karten, Kommentar 313-43.)

Loorits, Oskar, Grundzige des estnischen Volks-
glaubens 1-3. Upps. 1949-57.

Mannhardt, W., Germanische Mythen. Berl.
1858.

Michelsen, Peter, Den sorte mand i brgnden.
(Budstikken 1958, 65-70.)

Moe, Moltke, Folkeminne fr& Bgherad. Oslo 1924.
(NFL 9.)

Moe, Ragnvald, Dalbygg og utfjerding. Folke-
minne fra Salten 4. Oslo 1957. (NFL 79.)

Myrvang, Finn, Huh-tetta, Folkeminne ifra
Andgya. 1. Oslo 1964. (NFL 91.)

Moller, J. S., Moder og barn i dansk folkeoverle-
vering. Kbh. 1940. (Danmarks folkeminder 48).

Nergaard, Sigurd, Hulder og trollskap. Folke-
minne fraa @sterdalen 4. Oslo 1925. (NFL 11.)

Nielsen, Erik Kaas, Det lille folk. Kbh. 1965.

Nilsson, Martin P:n, Ny folklore och gammal
folktro. (Folkminnen och folktankar 1941,
89-100.)

Nilsson, Ragnar och C.-M. Bergstrand, Folktro
och folksed p4 Varmlandsnéds. Folkminnen
fran Nas harad 3. Saffle 1962.

Nordhagen, Rolf, Kappilaup, kobbeloppe og kap-
pegullkére. Norske dialektnavn pé lgvetann.
(Maal og minne 1947, 27-69.)

Norsk ordbok. 1. Oslo 1966.

252

Oftedal, Aud, Stavangerbarns muntlige tradis-
joner. Mag.avh. Bergen 1972.

Opedal, H. O., Makter og menneske. Folkeminne
ifra Hardanger 2. Oslo 1934. (NFL 32.)

—, Makter og menneske. Folkeminne ifra
Hardanger 3. Oslo 1937. (NFL 38.)

Opie, Iona and Peter, The Lore and Language of
Schoolchildren. Oxf. 1970.

Ordbog over det danske sprog. 2 og 13. Kbh.
1920, 1930.

Ordbok o6fver svenska spraket. Utg. af Svenska
akademien. 4. Lund 1916.

Pinon, Roger, L'enfance en Wallonie. Liége 1973.

Pio, Iorn, En moderne skillingsvise. (Danske
studier 1958, 107-111.)

—, Et barnemord i visetraditionen. (Vind-rosen
13, 1966, 5-7.)

—, Den lille overtro. Handbog om hverdagens
magi. Kbh. 1973.

Ranke, Kurt, Kinderschreck. Popanz. (HdA 4,
1931/32, sp. 1366-74.)

-, Sandmann. (HdA 7, 1935/36, sp. 939.)

Rostad, Anton, Fra gamal tid. Folkeminne fra
Verdal. Oslo 1931. (NFL 25.)

Salomonsson, Karl, Gamma! tro och sed i en
sméalandssocken i tjugonde seklet. (Hyltén-Ca-
valliusforeningens arsbhok 1934, 93-144.)

Samuelsen, Jakob Andr., Folkeminne fr4& Mo-
dum. Tilrettel. av Kai Hunstadbraten. Oslo
1966. (NFL 97.)

Sebillot, P., Le folk-lore de France 1-3. Paris
1904-06.

[Sierksma, Klaes] Okke Haverkamp, Als 't kindje
binnenkomt ..., en folkloristische wandeling
langs de oorsprong van ous Nederlandse volk.
Rutgers 1948.

Simonides, Dorota, Kinder als Triager der Tradi-
tion am Beispiel Polens. (Schweizerisches Ar-
chiv fur Volkskunde 71, 1975, 97-107.)

Skrindsrud, Johan, P4 heimleg grunn. Folke-
minne fra Etnedal. Oslo 1956. (NFL 77.)

Shnittger, Bror, Storken som livsbringare i vara
faders tro. (Fornvannen 1916; 104-118.)

Steen, Sverre, Guttene i gaten. Oslo 1974.

Storaker, Joh. Th., Tiden i den norske folketro.
Kra 1921. (NFL 2.)

— Rummet i den norske folketro. Kra 1923.
(NFL 8.)

—, Elementerne i den norske folketro. Kra 1924.
(NFL 10.)

—, Menneskelivet i den norske folketro. Oslo
1935. (NFL 34.)

—, Mennesket og arbeidet i den norske folketro.
Oslo 1938. (NFL 41.)

-, Sagn og gaader. Oslo 1941. (NFL 47.)



Strompdal, Knut, Gamalt fr4& Helgeland. Oslo
1929. (NFL 19.)

-, Gamalt fra Helgeland 2. Oslo 1938. (NFL 40.)

Sundén, Hj., Barn och religion. Karlskrona 1974.

von Sydow, C.-W., The Mannhardtian theories
about the last sheaf and the fertility demons
from a modern critical point of view. (Folklore
1934, 291-309, opptr. i Selected papers on folk-
lore. Cph 1948, 89-105.)

—, Gammal och ny traditionsforskning. (Folk-
kultur 1941, 11-102.)

-, Religionsforskning och folktradition. (Folk-
minnen och folktankar 1941, 3-21.)

Therkildsen, Marianne, Bondens bgrn. Om stu-
diet af opdragelse og kulturell indleering i
1800-arenes danske bondesamfund. (Folk og
kultur 1974, 90-116.)

Tijskens, Jean-Paul, Le noms du croquemitaine
en Wallonie. (Enquétes du Musée de la Vie
Wallonne 10, 1965 publ. 1968, nos 117/20,

Summary

257-392; 11, 1966, publ 1970, nos 121/24,
1-60.)

Tommola, Birgitta, Yliluonnolliset olennot las-
tenpelotuksena. [Die ubernatiirlichen Wesen
als Kinderschreck.] Hels. 1955. (Suomi 107:2.)

Turesson, Gunnar, Varmlandska kulturtraditio-
ner [1]. Aldsta dikten och musiken. Sth. 1960.

Velure, Magne, Tradisjonen om fossegrimen og
ngkken. Ein genreanalytisk studie. Bergen
1972.

Weiser-Aall, Lily, Julenissen og julegeita i Nor-
ge. Oslo 1954.

Widdowson, John, The Bogeyman: Some preli-
minary observations on frightening figures.
(Folklore 82, 1971, 99-115.)

Wolf, J. W., Beitrage zur deutschen Mythologie.
1. Gott. 1852.

Ahs, Ewert S., Nagot om Glyx. (Skansvakten 44,
1959, 24-26.)

Children’s beliefs: a factor in the process of culture learning

There has been a tendency in folklore
research to treat children’s concepts from the
point of view of adults. Most concepts are
characterized as fictions or games because
adults do not believe in them. On the other
hand it is the intention or desire of adults that
children should believe in them. They can be
properly understood only when also seen from
the child’s point of view. We may then speak
of belief concepts which may lead to supra-
normal experiences and memorates. They can
then be seen as a stage in the process of
socialization and analyzed as factors in the
child’s physical, social and cultural adaptation.
One large complex is made up of the scare
tradition. A huge number of boggeymen or
frightening characters are used to keep children

away from dangerous places and activities, to
imprint norms and customs, respect and obedi-
ence.

The material investigated has been grouped
according to place and activity.

The well-man pulled children down into wells.
In the case of water barrels, rivers and lakes,
children were frightened with dangerous beings
which could take them. There are also a great
number of locally delimited designations. Even
a supranormal being such as the male water
sprite “Nacken” could be “adapted” to frighten
children.

In the forest and fields there were other
dangerous supernatural beings. To keep chil-
dren indoors in the evening they were fright-
ened with various ‘“creatures of the night”.

253



In the house there were the attic-man, the
cellar-man and so on. Some boggies were
only named at special times of the year, e.g.
the Christmas goat and “Jultomten” (approx.
Saint Nicolaus). Others were more unspecified.
In order to make these scare figures more
effective it happened that adults disguised
themselves and played the role of the boggey-
men. On other occasions the children had
spontaneous experiences of the scare figures
without adult participation and memorates then
arose. People were also used as scare figures,
the pastor, sweep, constable, vagabonds,
tinkers and gypsies.

A number of prescriptions and proscriptions
were associated with fixed sanctions. Often it
was a case of learning customs and norms.
‘If you swear, the preacher will come and cut
off your tongue.’ ‘He who walks backwards
pulls his parents down to Hell’

On certain occasions adults sought to delay
the process of socialization e.g. in “explaining
away” where babies came from. The most
common explanation is that the midwife or
the stork brings them or that they are found
out in natural surroundings. Sleep was ex-
plained with the figures ‘‘Jon Blund” or

254

“Ole Lukkegye” (approx. John Blink, Ollie
Shuteye).

Sexual roles were imprinted with prohibi-
tions and punishments for boys playing girls’

games or doing women’s work, and the
opposite for girls.

A large number of divination games belong
somewhere between games and belief. Via
them interest is turned toward marriage, eco-
nomy, social status and the like. This finds its
expression in oracular rhymes and in divina-
tions such as blowing the fluff and seeds from
a dandelion.

Under certain conditions a wish may come
true or one may find something. This may
occur when according to fixed rules the child
has counted one hundred of some more or less
unusual object.

Children also have a great number of con-
ceptions about luck and bad luck e.g. that it is
good luck to have two identical ciphers in a
ticket number. Until now little material about
this tradition has ben collected.

By means of this complex of concepts the
child learns to master his physical environment,
to learn norms and customs, to be trained in
specific thought and life patterns.

Reimund Kvideland, M. A.

Curator at the Institute of Folkloristics and
Regional Ethnology, University of Bergen,
Norway



	försättsblad1976
	00000001
	00000007
	00000008

	1976_Barnetru_Kvideland Reimund

