FATABUREN 1995



NORDISKA MUSEETS OCH SKANSENS ARSBOK

FATABUREN 1995



FATABUREN 1995

ISBN 91 7108 375 8

ISSN 0348 971 X

© Nordiska museet och respektive forfattare

Redaktor Ebbe Schon

Bildredaktor Asa Thorbech

Layout Borje Reinhold

Omslag Lena Lindqvist

Teknisk redaktor Berit Nordin

Bildmaterialet tillhor Nordiska museet om inte annat anges. I de fall fotografens
namn inte uppges ar denna okand

Summaries translated into English by Skans Victoria Airey

Omslag: VM-guld i ishockey 1992. Tre Kronors hemkomst firas pa Sergels torg.
Foto Sven-Erik Sjoberg/Pressens Bild.

Framre parmens insida: Midsommar i Rattvik 1990. Foto Lars Tunbjork.

Bakre parmens insida: Vuxendop i Lottorp, Oland 1987. Foto Lars Tunbjork.
Baksida: Spettekaka. Foto Kerstin Bernhard for Sv. Telegrambyran ca 1960.
Tryckt hos MediaPrint Uddevalla AB, Uddevalla 1994



S I s

F 72 ol LI 2 1SS

-
9,

o

L1

T
MEVIS

174
L wywnﬁé’%’""

1
2

"”;g;ﬂf 7Y
Al
i

A L,
YY)

ypa
IRt

T

(1l
i

!
i

§

a1l
(I
i‘?g"””

1
!/

i
i
o

=

/

)

Jefus dopes af Johannes.

Mare, 1311,
©§ fjuder der dnnu { dag,
D3 voper wdrdige rages mer, O, Chriften! ¢ t watten blore
Sont en fullbordan af Guds lag Beftde, men boeee HlamelTe mod
g&gt dfmer bwarje (3n ody bot,
At Herrans ande nederfalla

”Dueta de min Edra Son - PBefinna 2 ate Dopers flod,

Qill e jag har e gode bebag!” o Bl
&3 11 det ifrdn Gadrens thron

d Den fir werlden helga Dag, tr firida fic aflc rdte o godr.

3 Jefus Ehriftus Dopet rog, eesrans ande fiiger mer, Qwag icfe blote din prrre fropp
y Ren fom en dufwa, § det bierea, watten, men i Herrand anda
<ill jordens foltflag alla, alla, Som Ednner fpndadngrens fmdrea in fidl, att den en gdng md (anda
Od mitfeas makier nederflog. O dnftac ate ¢ fela mer. 9

-~ Pos Oud | Kirkef, Tro oy Hopp.
e epea S in i ping, trydt Go8 . A. Bidel, 18525 e

I den folkliga konsten var olika bibliska motiv som till exempel

dopet, vanliga. Kistebrev @ Nordiska museets samlingar med motivet
Jesus dops av _Johannes. Foto Hans Koegel.

116 AGNE FURINGSTEN



DOP OCH DOPTRADITIONER

Agne Furingsten

I sodra Unnaryds socken i Smaland gick i 1800-talets borjan dopet
till sa hir, enligt Lasse i Lassaberg:

Sa linge barnet var odopt fick ej elden vara slickt i spiseln,
pa det den onde anden ej matte inkomma i rummet dar
barnet var. En sax och en psalmbok maste ligga bredvid bar-
net under samma tid, sasom vapen mot den ondes inkom-
mande.

Savida barnet ej var for klent skulle dopet ske i kyrkan, om
det @n var en aldrig sa kall vinterdag. Kvinnan som skulle
framhava barnet till dopet kallades féor "boragudmor”...
Denna kvinna skulle med sin man infinna sig pa stallet dar
barnet var, dagen innan dopet skulle forattas, medforande
skinker saval av matvaror som klidespersedlar till det nyfodda
barnet. I barnets lintyg som kallades "pink” skulle inknytas
en silverpenning pa det barnet under livstiden matte fa lycka
till rikedom. For samma orsaks skull maste boragudmoren pa
dopdagen hava pengar i sina skor.

(...) Den dagen som barnet skulle dopas, skulle saval bar-
nets moder, som aven boragudmoren, fore solens uppgang
taga barnet med sig och ga ut savil at ladugard som andra
uthus, och stota med barnet pa boskap och andra foremal pa
det allt som vidrordes matte bringa lycka. Barnets utstyrsel
bestod i en sa kallad "mantel” varande som en lang smal sick,
oppen i den ena dndan, déri barnet med sina underklader
instoppades. (...)

Anteligen skall det nu bara utav till kyrkan. D3 tager fadren
barnet i sin famn och limnar det at boragudmoren, samt utsa-
ger namnet, vilket forut ej fatt i huset namnas. Ifran den stun-
den boragudmoren tog emot barnet, och intill dess hon kom

DOP OCH DOPTRADITIONER 117



Dopdrdikt fran Veinge socken
@ Halland, forvdrvad till
Nordiska museet 1886. Det sa
kallade “kristningssvepet” dr
garnerat med silverdekoratio-
ner, glaspdrlor, sidenband och
spetsar. Foto Birgit Branvall
1994.

118 AGNE FURINGSTEN




Kassticka fran Mora
socken i Dalarna date-
rad 1828. Pa stickan
som lades i barnets
korg graverades barnets
namn, fodelsedag och
artal in. Foto Birgit
Branvall 1994.

fran kyrkan och lamnade det ater fick hon ej lata sitt vatten
pa det barnet vid tilltagande ar ej skulle pinka i somnen. Av
samma anledning fick ej barnets fader vara inne i kyrkan
under det barnet doptes, utan efter aktens slut skulle han
komma forst in i kyrkan, pa det allmogen skulle fa veta vems
barnet var.

Da boragudmoren gick in at kyrkan, skulle hon st6ta 3:ne
ganger med hufvudet, och 3:e ganger med fotterna av bar-
net mot kyrkodorren pa det barnet ej matte fa skabb eller
klada. Det alag boragudmoren att i tysthet ordagrant efter
prasten lasa formularet till dopet, pa det barnet skulle fa latt
for att lasa. Till kyrkan medhavdes mat och brannvin att trak-
tera faddrarna med efter gudstjanstens slut, vilka da gavo bar-
net penningar som mottogs och férvarades av boragudmo-
ren... Da de voro inkomne i stugan skulle boragudmoren
lamna barnet till dess fader under yttrande: "Hér har du en
christen i stallet for en hedning.” Sedan atertog boragud-
moren barnet, och da skulle middag vanka. De som varit
hemma hade tillagat av all slags mojelig mat i huset. Bora-
gudmoren skulle smaka pa nagot av varje slag, pa det barnet
¢j skulle fa vamjelse for nagot i sin framtid.

(Bringéus 1967:97. Spraket har nagot omarbetat.)

Ett annat citat ger en helt annan bild av synen pa barndop och
det som skulle ske runt omkring. Det ar hamtat fran Anna Skil-
berg i Riddarhyttan, en uppgift som hamtats fran Nordiska muse-
ets folkminnessamling (E.U. 53398. Nm 178. Dopet).

Har i Skinnskattebergs forsamling har barndopet just aldrig
varit sa hogtidligt. Dopet skedde pa pastorsexpeditionen eller
i skolan da prasten var dar for att halla gudstjanst eller 6ver-
vaka en examen. Det var endast patrons och annat s.k. fint
folk som lit sina barn dopas i kyrkan eller stillde till dop-
kalas i hemmet.(...)

Vad som daremot var viktigt det var att inte droja for lange
med att lata dopa barnet. Barnets tvattklader fick inte hinga
ute pa tork innan barnet blivit dopt eller "krestnats” som man
forr sa hér i trakten. Var nagon sa okunnig att hon lat bar-
nets tvattklider, det var skjorta, troja, bindel, blojor o. mant-
lar m.m. hinga ute 6ver en natt innan barnet krestnats sa
rakade barnet ut for ont och blev skrikigt och oroligt, den
dar oron hos barnet fortsatte tills barnet fyllt ett ar, da var
det onda over.

DOP OCH DOPTRADITIONER 119



I den tidiga baptistrirelsens och
i andra troendeddparriorelsers

kapell saknades dopgrav.

Dopen fick da ske ute i det fria
aven vintertid. Dop i Hdrje-
dalen @ borjan av 1900-talet.

120

AGNE FURINGSTEN

Faddrar till barnet blev barnets far- eller morforaldrar, det
hinde nagon gang att ett par barnlésa makar blev gudfar och
gudmor, de som sjilva hade barn ville inte bli faddrar, det
medforde ett ekonomiskt ansvar for barnet om foraldrarna

dog eller blev ur stand att ta hand om barnet.

Omkring ar 1906 eller 1907 da frikyrkovickelsen utbrot
och minst hilften av bygdens befolkning blev baptister da
blev det allt mera sallan som barndop forekom. De frikyrk-
liga ansag att barnet borde bli vuxet och frilst samt sedan
sjalv begara dop hos férsamlingen.



Mellan dessa tva tidpunkter har dopsederna alltsa forandrats

mycket. Som i sa manga andra fall betriffande sedvanjor och tra-
ditioner visar det att de inte ar oforinderliga. Nya inslag kommer
till och andra forsvinner eller forandras.

TEOLOGISK BAKGRUND

For att forsta seder och traditioner forknippade med dopet maste
man forst studera den religiosa utgangspunkten.

I huvudsak finns inom traditionell kristenhet tre olika synsatt
pa dop. Den med storst utbredning skulle kunna betecknas som
den sakramentala. Denna som ar foretradd inom katolsk, ortodox,
anglikansk och luthersk kristen tradition utgar fran att barnet
genom den sa kallade arvssynden ar skiljd fran gemenskap med
Gud och maste darfor dopas for att bli kristen. Om det inte sker,
utan barnet hinner att do innan dopet, riskerar barnet att "bli for-
tappat”, att for evigt hamna utanfér gemenskap med Gud.

Dopet ses som ett "sakrament”, en handling dar Guds nad for-
medlas genom handlingen. Ovriga sakrament inom katolsk och
ortodox lara ar konfirmation, ambets-(prast-)vigning, bikt, natt-
vard, vigsel och sista smorjelsen, sammanlagt alltsa sju, vilket ocksa
ar "fullkomlighetens tal”. Inom luthersk tro ar endast dop och natt-
vard sakrament, eftersom de dr de enda som ar pabjudna av Kris-
tus sjalv.

Den metodistiska dopsynen, vilken delas av de metodistiska tros-
samfunden i varlden, innebar i likhet med den sakramentala att
dopet skall ske pa spadbarn. Den teologiska utgangspunkten ar
dock radikalt annorlunda: barnet skall dopas darfor att det ar Guds
tillhorighet. Arvssyndbegreppet forekommer alltsd inte hos meto-
dismen.

Den tredje storre gruppen av dopsyner ér den baptistiska eller,
som den ibland kallas, troendedopssynen. Denna ar forhiarskande
inom de baptistiska samfunden samt inom de internationellt snab-
bast vaxande kristna kyrkorna, pingstkyrkorna. Utgangspunkten
for denna dopsyn ar att dopet ar nagot som ar forbehallet den tro-
ende. Detta innebar att det bara ar den som ar intellektuellt med-
veten om en personlig tro pa Kristus som skall dopas. Samtidigt
ses sjilva dopet som ndgot mer én en “bekinnelsehandling”. Aven
om dopet inte betecknas som ett sakrament, riknar man med Guds
handlande i dopet.

DOP OCH DOPTRADITIONER 121



I den tidigaste barndopstradi-
tionen doppades hela barnet
ner i vattnet, med samma sym-
boliska betydelse som 1 baptistisk
doptradition av “begravning”
och "uppstandelse”. I de Viist-
europeiska kyrkorna praktisera-
des samma sed in pa 1500- och
1600-talen. Traditionen dr
Jfortfarande levande i de ostliga
och ortodoxa kyrkorna.

Dop enligt syrisk-ortodox
tradition, Norsborg 1993.

Foto Soren Hallgren.

122 AGNE FURINGSTEN

Hos nagra svenska frikyrkosamfund har man en 6ppen dopsyn,
till exempel hos Svenska missionsforbundet eller Svenska Allians-
missionen. Det innebar att man accepterar och dven utfér bade
barn- och troendedop. Inom Fralsningsarmén har man ingen egen
dopsyn. Dir hanvisar man till andra kyrkor om néagon vill bli dopt
eller lata dopa sina barn.

Vid sidan av dessa olika uppfattningar férekommer olika dop-
syn hos vissa sekter till exempel hos Jesu Kristi Kyrka av Sista Dagars
Heliga (mormonerna), som bland annat praktiserar dop for redan
avlidna, och Jehovas vittnen med flera.

Effekterna av de olika dopsynerna i sed och tradition blir natur-
ligtvis pafallande olika.




Efter dopet vidtog festen i
familje- och vinkretsen. Efter
dopet. Oljemdlning av Bengt
Nordenberg 1878.

HISTORISK BAKGRUND

Med den sakramentala dopsynen blir vikten av ett sa tidigt dop
som mojligt en alldeles avgorande faktor. I dldsta tid skulle bar-
net darfor dopas sa snart som mojligt. Enligt 1529 ars kyrko-
handbok, 1571 ars kyrkoordning och 1686 ars kyrkolag skulle
dopet forrittas i kyrkan inom attonde dygnet. Undantag fran detta
var dels adeln, som genom sin patronatsrattighet kunde lata dopet
ske hemma, dels i praxis i extrema glesbygder, dar man vantade
in prastens besok.

Sa smaningom uppluckrades den strikta tillimpningen av praxis
att dopa i kyrkan, genom att hemmadopet kom att bli allt vanli-
gare, framfor allt i borgerliga familjer. Detta kom att leda fram till
en kunglig forordning 1864, dar det uttalades att "dar skal fore-
finnes ma dopet ske i pristens bostad eller a annat lampligt stalle”.
I och med denna férordning dndrades tidsgransen fran atta dygn
till sex veckor.

For allmogebefolkningen betydde forandringen att dopet dnda
fram till 1940-talet kom att dga rum antingen i hemmet dit pras-
ten da hamtades eller, vilket var vil sa vanligt, i prastgarden. Denna

DOP OCH DOPTRADITIONER 129



STEN

>

AGNE FURINC

124



I borgerliga kretsar kom dopen
alltmer att ske i hemmen frin
mitten pa 1800-talet och
Jframat till och med 1940-talet.
Dopet fick karaktiren av famil-
Jehogtid dar traditionerna i
Jorm av kldder, dopskal med
mera fordes vidare fran genera-
tion till generation. Solvej
Ingela Katarina Gullers dips
1947 av pastor Klefbeck i
samma dopklinning som hen-
nes mamma Ingvor bar 1914.
Dopklinningen har burits av
alla barn och barnbarn i famil-
jen. Aven “ingladuken” pd
bordet har gatt i arv som en del
i traditionen. Foto KW. Gul-
lers.

hade under senare delen av 1800-talet och framat ett rum som var

speciellt inrett for dop.

For stidernas arbetarbefolkning var dop i pristgarden eller pa
pastorsexpedition det vanligaste, medan for den borgerliga stads-
befolkningen dopet oftast dgde rum i hemmen. Da skapade man
hogtid genom att pa ett bord som altare arrangera med vit duk,
blommor, nagra ljusstakar med levande ljus och bibel, samt en stor
skal for dopvattnet. Skilen kunde vara av tenn, glas eller porslin.
I mer vilbargade hem kunde den vara av silver.

Under 1940-talet kom i funktionalismens anda dopen att aga
rum i stor skala pa BB. De hygienska och praktiska aspekterna kom
da att 6vervaga.

Under 1950-talet ville kyrkan aterta initiativet genom att skapa
en kyrklig hogtid kring dopet, vilket alltmer kom att aga rum i kyr-
kan, oftast i samband med ordinarie hogmissa. I dag sker den
absoluta merparten av alla dop i kyrkan.

Dopfrekvensen har under 1900-talet kommit att forandras radi-
kalt. I borjan pa seklet doptes i princip alla barn, utom de som var
fédda i baptistiska familjer. Den stora nedgangen i dopfrekvens
kom att ske forst under 1960-talet och framat, dels i takt med for-
andringen i synen pa dktenskap, dels i samband med den politiskt
radikala vag som svepte fram i slutet av 1960- och i borjan av 1970-
talet. I dag finns den hogsta dopfrekvensen i glesbygd och tradi-
tionellt starkt kyrkliga omraden som i Lulea stift, liksom i delar av
Goteborgs och Vixjo stift, medan Stockholms stift med cirka 55 %
av alla barn har den i sirklass lagsta dopfrekvensen.

Synen pa barn fédda utom aktenskapet har ocksa skiftat. I dag
gors ingen skillnad pa barn och barn. Forr gjordes stor skillnad.
Under medeltiden skulle sa kallade oédkta barn dépas fore guds-
tjansten och de 6vriga efter. Under nyare tid skarptes skillnaden.
Barn fodda utom aktenskapet skulle efter ett beslut pa synoden i
Striangnas 1585 dopas pa en vardag, for att foraldrarna eller enbart
modern, om fadern var okind, skulle pekas ut. Aven olika psal-
mer kunde anvindas vid dessa och 6vriga dopakter for att forstiarka
markeringen mellan utoméktenskapliga barn och 6vriga. Forst i
och med en kunglig férordning fran Gustaf IIT 1778 upphorde
olikheten i behandling i ritualen. Diaremot fortsatte sirbehand-
lingen framfor allt av ensamstaende modrar, genom att prasten
pa olika satt formanade dessa i samband med att barnet skulle
baras fram till dop.

DOP OCH DOPTRADITIONER 125



1 stéllet for faddrarna kom under 1930- och 40-talen sjukvardspersona-
len att fungera som assistenter vid dopet. Sodra BB, Stockholm 1940.
Foto Gunnar Lundh.

SNE FURINGSTEN




Starkt paverkade av funktionalismens idéer om hygien och rationa-

Jorlaggas till sjukhusens BB-avdelningar. Barndop pa Sodra BB.
Foto Gunnar Lundh.

DOP OCH DOPTRADITIONER

litet kom dopen under 1930- och 1940-talen att i stor uistrackning



128 AGNE FURINGSTEN

Metodismen och med den den metodistiska doptraditionen
infordes till Sverige vid mitten pa 1800-talet. "Renlarigheten” be-
traffande den metodistiska dopsynen var inte speciellt stark. Ofta
kunde barn i metodistiska familjer, atminstone fran sekelskiftet,
bli dopta av en prast i Svenska kyrkan lika val som av en meto-
distpastor.

Den baptistiska doptraditionen riknar sin startpunkt i svensk
historia 1848 da det forsta baptistdopet agde rum i Vallersvik,
Frillesas socken i Halland. Om detta verkligen var det forsta si
kallade troendedopet ar inte helt sikert. Redan vid reformations-
perioden under 1500-talets forsta halft fanns ocksa i Sverige
inflytande fran de sa kallade vederdoparna, personer med en
baptistisk dopsyn. Det ar inte omojligt att det under reformations-
epoken kan ha forekommit dop med nagot slags baptistisk tradi-
tion.

Flera svenska frikyrkosamfund och riktningar praktiserar den
baptistiska doptraditionen. Utoéver Svenska baptistsamfundet ar
aven Orebromissionen, Helgelseforbundet/Fribaptisterna, Pingst-
rorelsen, liksom Livets Ord baptistiska rérelser. Sammanlagt har
dessa mer an 160 000 troendedpta medlemmar. Riknar man dess-
utom in medlemmar inom samfund med en 6ppen dopsyn, som
t.ex. Svenska missionsforbundet som dopts med baptistisk dop-
tradition, uppgar for narvarande antalet dopta till mer an 200 000.

DOPRITUAL

Aven dopritualet har forindrats kraftigt i Sverige sedan medelti-
den. Den storsta forandringen agde rum fran 1529 da den forsta
evangeliska kyrkohandboken utkom till dess att 1614 ars kyrko-
handbok faststilldes. 1529 ars kyrkohandbok innehaller i princip
de flesta av den katolska tidens davarande ritualer.

Dopakten fran 1529 var uppdelad i tva delar. Den forsta omfat-
tade exorcism, det vill siga djavulsutdrivning, och primsignelse,
som var en forberedande valsignelsehandling. Den andra var sjalva
dopakten.

Den forsta delen agde rum vid kyrkporten. Prasten tog dar emot
barnet och dess gudfar och gudmor och utférde forst exorcism-
ritualen med korstecken och boner. Barnet fick dérefter salti mun-
nen, vilket var en symbol for det kristna livet och dess gudomliga




Barnet betraktades i dldre kyrk-
lig tradition som hedning
innan det var dopt. Dérfor
skulle det dopas innan det kom
in i sjalva kyrkan. Dopfunten
placerades for den skull omedel-
bart innanfor kyrkdorren.
Lummelunda kyrka, Gotland.
Foto Soren Hallgren.

visdom. Darefter tog prasten barnet vid handen och kyrkporten
6ppnades sa att barnet kunde foras in till dopfunten som vid denna
tid i allmanhet var placerad alldeles innanfor.

Den andra delen inleddes med att pristen frigade faddrarna
vad barnet skulle heta. Tre ganger skulle faddrarna upprepa bar-
nets namn, varefter prasten stéllde tre fragor till barnet som fadd-

DOP OCH DOPTRADITIONER 129




Viktiga bibliska héndelser eller
larosatser avbildades ofta i
kyrkorna, i tak och pa viggar.
Dopet var ett av dessa motiv.
Medeltida dopscen pa takmal-
ning t Sodra Rada kyrka i
Viirmland. Foto Soren Hall-

gren.

130 AGNE FURINGSTEN

rarna besvarade: "Avsvirjer du dig djavulen? Och alla hans verk?
Och hela hans vasen?”

Direfter smorde prasten barnets 6ron och nédsa med spott och
brost och skulderblad med olja. Sedan fragade prasten barnet: "Vill
du varda dopt?”, vilket faddrarna skulle besvara jakande. Dérefter
doppades barnet naket tre ganger ned i funten, i Faderns, Sonens
och den Helige Andes namn. Efter dopet gjorde prasten ett kors
av smorjelse pd huvudet och svepte in barnet i ett vitt klade. Slut-
ligen fick barnet ett ljus i handen.

Redan i 1541 ars kyrkohandbok avskaffades nagra av ritualerna,
bland annat smorjelsen pa huvudet, men den stora forandringen
kom att ske som en foljd av Uppsala mote 1593 och genom 1614
ars kyrkohandbok. Da avskaffades det vita kladet, salt- och ljus-
cermonierna, liksom en forandring gjordes av exorcismritualen.
S& smaningom kom aven neddoppningen att avskaffas och ersat-
tas av begjutning pa huvud och skuldror. Det ér fran denna tid,
1600-talet, som de ldre djupa dopfuntarna oftast far en flatare
insats av massing, eftersom mindre vatten behovdes.

Under 1800-talets senare halft och under 1900-talet har dop-
ritualet ytterligare forenklats. Faddrarnas roll har tonats ned och
foraldrarnas i motsvarande man o6kat. Likasa har inslaget av exor-
cism helt forsvunnit. En dopakt i dag bestar i huvudsak av psalm-
sang, bibelldsning, bon, trosbekannelse, dophandling, bon och val-
signelse, forildra- (och fadder-)formaning samt psalmsing.

Det metodistiska dopritualet skiljde sig inte pa nagot avgérande
satt fran det sena 1800- och 1900-talens lutherska tradition. Dar
finns dock nagot mer utrymme for individuell variation.

Det baptistiska dopritualet skiljer sig naturligtvis pa avgérande
punkter fran barndopsritual. Genom att dopet skall ske efter en
medveten begiran fran den som skall dopas, kom sjilva dopritua-
let att uppdelas i tva moment. Det forsta innebar en offentlig sa
kallad bekannelse, dar man infor forsamlingen offentligt omtalar
sin omvindelse och déarav 6nskan att fa bli dopt. Férsamlingen
skulle direfter ge sitt medgivande. Detta moment har under
senare delen av 1900-talet tonats ned och i praktiken kommit att
dga rum i princip infor pastorn eller nagon annan i férsamlings-
ledningen i enskildhet.

Det andra momentet innebir sjalva dopakten. I denna, som for-
rittas i en dopgrav (= dopbassing) stiger dopforattaren, i allman-
het en pastor men aven "lekmin” kan vara dopforittare, ner i vatt-




I baptistisk doptradition stiger

bade dopforrattaren och den
som skall bli dipt ner ¢ “dop-
graven’”. Symboliskt innebar
sedan sjialva dopakten en
begravning av “den gamla
manniskan” och en “uppstan-
delse” som en “ny skapelse”.
Pastor Ulf Koppelman diper i
Citykyrkan (pingstrorelsen) i
Stockholm. Foto Arne Hychen-
berg, Dagen-Foto 1989.

net tillsammans med den som skall bli dopt. Dopet sker genom
nedsankning helt och hallet under vattnet. Dophdgtiden omramas
i allménhet av psalmsang och bibellasning.

Dopvattnet betraktades som magiskt och hilsobringande. Det
var klockarens uppgift att se till att vattnet fylldes i dopfunten och
byttes mellan varje barn. Om detta inte gjordes knots de barn som

DOP OCH DOPTRADITIONER 131



I kristningsfasen vid vikingatidens slut doptes vuxna enligt barn-
itualen. Nationalromantisk oljemdlning S.t Sigfrid diper

Foto Soren Hallgren.

132 AGNE FURING




doptes i samma vatten pa ett patagligt satt samman.

Barn dopta i samma dopvatten uppfattades som dopsyskon, med
en sarskild relation till varandra. Doptes en flicka efter en pojke
ansag man att hon blev stolt och manhaftig. Inte heller ansags det
lampligt att dopa barn fran olika sociala skikt i samma vatten, fram-
for allt inte om de var av olika kon.

Dopvattnet ansags som nyttigt for synen. Om man tvattade eller
fuktade barnets 6gon med dopvattnet skulle det inte behdva skaffa
glasogon. Likasa var det ett bra medel mot singvitning, och mot
olika sjukdomar. Om det halldes 6ver en krusbarsbuske fick bar-
net lockigt har.

DOPFUNTAR

I dldsta tid, under kristendomens genombrottsperiod, skedde
dopet ute i det fria, i nagot vatten. Jesu dop i Jordanfloden ar for-
modligen det mest kinda, men beskrivningarna i Apostlagar-
ningarna ger aven andra exempel.

Nir kyrkan sa smaningom kom att etableras i kyrkobyggnader
inrattades dopmaojligheter i sjalva kyrkorummet. I de dldsta kyr-
korna férekom oftast en stor, rund dopbassing, dir aven vuxna
individer fick plats. Nar barndopstraditionen slog igenom behov-
des inte stora dopbassianger. I stillet kom mindre sa kallade dop-
funtar att ersatta dopbassingerna. I vart land ar de aldsta dopfun-
tarna fran tidig medeltid. Bade form och utsmyckning varierar,
men gemensamt fér dem alla ar att de bestar av en 6verdel, cuppa,
i vilket dopvattnet halldes och en fotdel.

Det forekommer tamligen ofta ornamentik pa bade cuppa och
fotdel. Det intressanta ar att dopmotiv ar tamligen ovanliga pa dop-
funtarna fran medeltid. Vanliga ar i stallet olika stiliserade vaxt-
motiv: akantusrankor, trad och palmetter. Vanliga ar dven repsta-
var, flaitband, arkader och rutménster. Mer ovanligt ar till exem-
pel Kors.

Figurmotiv forekommer, oftast med motiv ur bibeln: angus dei
(= Guds lamm), Kristus, Adam och Eva, flykten till Egypten, tre
vise man, Petrus med nycklarna, djavulen. Aven andra figurmotiv
som mojligen har biblisk bakgrund forekommer, som till exempel
lejon, drake, hast med ryttare etc.

Dop forekommer alltsa i mycket liten utstrackning pa de medel-
tida dopfuntarna. I till exempel Vistergotland ror det sig om ca

DOP OCH DOPTRADITIONER 139




134 AGNE FURINGSTEN

Dopfuntar med olika motiv. a) Slat med endast nagra repstavar.
Hov sn, Vistergotland. 1200-talets forra halft. b) Palmetter

pa cuppan, lLivstrdd pa foten. Kndtte sn, Vastergotland. 1100-tal.
¢) Jesu dop. Skeby sn, Vistergotland. Ca 1140-1170. d) Flykten

tll Egypten och de 12 apostlarna pa cuppan, minniskohuvuden

och fabeldjur pa foten. Fole sn, Gotland. 1200-talets forra hélft.
Foto ATA.



Detalj med Je
kyrka, Skdne. Foto |
Hallgren.

DOP OCH DOPTRADITIONER 135




|
\
|
136 AGNE FURINGSTEN

3 % av de bevarade funtarna som har dopmotiv. I allmanhet ér

det da Kristi dop. Av Viarmlands 49 bevarade funtar forekommer
inte dopmotiv pa nagon. Om orsaken till detta kan man endast
spekulera. Mojligen var dopet sa sjalvklart att man inte behovde
paminna om det i bildform, utan det rickte med det faktum att
dopfunten fanns pa plats i kyrkan.

FADDRAR

Seden att utse faddrar till barnet i samband med dopet anses ha
tillkommit tidigt i kyrkans historia. Den romerske biskopen Hygi-
nus ar den som tillskrivs att ha infort detta bruk ar 152. Da skulle
faddrarnas namn inskrivas i kyrkobockerna som fordes.

I Rimberts Ansgarskronika omniamns bruket med endast en
fadder, men detta andrades under medeltidens lopp. Vanligtvis
begransade man sig dock till tre faddrar, for pojkar tva manliga
och en kvinnlig och for flickor tva kvinnliga och en manlig. Anled-
ningen till begransningen var att fadderskapet betraktades som ett
andligt syskonforhéllande som forhindrade giftermal, inte endast
mellan fadder och fadderbarn utan aven mellan faddrar.

Efter reformationen kom antalet faddrar att utékas och varie-
rade med bord och rikedom. Medan fattigt folk fick noja sig med
en gudmor och en gudfar, kunde mer valsituerade ha atskilliga.
Fran Regna by i Ostel‘gétland finns till exempel en uppgift pa 17
faddrar. Fadderbegreppet hade darvid kommit att forandras
vasentligt. Fran att ursprungligen ha gallt barnets andliga fostran
utvecklades faddersystemet till att mer bli ett materiellt stod for
barnet, genom de gavor som faddrarna forvantades ge till barnet.
Man kunde till och med gora skillnad pa de sa kallade funtfadd-
rarna, vilka absolut maste vara narvarande vid dopet och dvriga
som enbart férvantades ge barnet gavor.

I dldre tid var det sarskilt viktigt med faddrarnas roll. Eftersom
barnet skulle dopas inom atta dagar kunde t.ex. modern inte nér-
vara vid dopet. (Hon var ju tvungen att genomga sin sa kallade
reningsperiod och kyrktagas innan hon ater fick tilltrade till kyr-
kan). Gudmodern var sarskilt viktig pa grund av att man ansag att
mycket av barnets framtida 6de hingde pa henne.

Det var faderns uppgift att inbjuda faddrarna. Det kallades att
“ga med vita kippen”. Han skulle sedan i god tid och helst skrift-
ligen underratta prasten om faddrarnas namn.




Faddrarna skulle i regel
vara ndrstaende till bar-
net. Vilka som valdes har
véxlat. Ibland var det far-
eller morfordldrar, ibland,
som hdr, valdes faddrarna
sa unga som mojligt for
att kunna medverka i
“kristen fostran” under
lang tid. Faddrarna Myr
Karin och Omans Manrgit,
Sollero sn, Dalarna.

Foto Pals Hjalmar i
Bengtsarvet 1939.

DOP OCH DOPTRADITIONER

137




138

AGNE FURINGSTEN

Faddrarna och sarskilt gudmodern hade plikter mot sitt gud-
barn. Dessa var av bade andlig och materiell art. Vid fodelsedagar
och andra hogtider forvantades gavor. Tidigast i samband med
konfirmationen upphorde plikterna. Vid denna forvantades gud-
modern (och gudfadern) ge sitt gudbarn en bibel eller psalmbok.

I samband med dopet gav gudmodern under 1700- och 1800-
talen ofta en silversked och gudfadern en kanna. I var tid ar det
fortfarande vanligt med en dopsked, oftast med tidpunkt och
datum for fodseln inristat. Andra vanliga gavor dr smycken som
halsband, serviettring eller silverram till forsta fotografiet.

Faddrarnas andliga roll kom att kraftigt reduceras i och med
fadderloftenas avskaffande i ritualet ar 1894. De kom dérigenom
att bli passiva vittnen till dopet, nagot som fortfarande galler.

Inom metodistisk tradition kan faddrar forekomma, men genom
att ansvaret for barnens andliga utveckling anses vara foraldrarnas,
ar det inte ovanligt att faddrar inte utses. I praktiken kan daremot
far- och/eller morforaldrar ha samma funktion som faddrar.

I den baptistiska traditionen féorekommer inte nagon fadder-
tradition av naturliga skal, eftersom dopet endast praktiseras pa
den som sjilv tagit beslut. Det dr darfor inte heller vanligt att den
dopte erhaller gavor av anhoériga i samband med dopet.

DOPDRAKT

I tidig kristen barndopstradition skulle barnet neddoppas helt i
vattnet. Man kladde darfor av barnet i samband med sjilva dopet.
Efter dopet klidde prasten pa barnet en vit dopklinning som till-
horde kyrkan. Dopdrakten var darvid en symbol for att barnet
genom dopet blivit en ren, Jesu Kristi brud.

Nar seden att doppa ned barnet i vattnet upphorde mot slutet
av medeltiden kom barnet att baras fram till dopet i sina egna kla-
der. Mycket snart kom man att markera det hogtidliga i cermo-
nien genom att ge barnet extra fina klader. De hogre stinden kom
att ge barnen dopklader i samma sorts tyger och farger som sina
egna festklader.

Aven i de lagre stinden spred sig denna tradition och man kan
se manga vackra exempel pa olika typer av dopdrakter. Den vita
fargen oOvergavs aldrig helt och hallet i dopklader och har ater-
kommit under de senaste hundra aren. Ett dopbarn kunde vara
ikladd en mangd olika plagg i samband med dopet: skjorta, troja,



Troendedopet kan dga rum
ocksd ute i det fria. Det knyter
an till berdttelsen i Bibeln om
den etiopiske hovmannen som
doptes av Alippos vid vigen
mellan Jerusalem och Gaza.
Elca-stiftelsens campingplats,
Lttorp, Oland. Foto Birger
Thureson, Dagen-Foto.

livstycke, lindeband, fotpase, en svepning eller ytterpase, en kapa,
en brostduk och en huvudbonad i form av en snibb, hatta eller
luva.

En miéngd olika textila traditioner finns representerade i dop-
kladerna: olika vavtekniker, knypplade eller virkade spetsar, bro-
derier etc. Aven former och farger kunde variera.

Under slutet pa 1800- och under 1900-talen har, som redan
namnts, en atergang till mindre fargprakt och mer konsekvent vitt
kunnat konstateras. Detta innebar ingalunda att det ar mindre
pakostade plagg.

Dopdrékten i den baptistiska traditionen utgors i huvudsak av
en kjortel av samma typ som prasternas vita masskjorta, alba. Oftast
ar den enkel i utformning och utseende. I allmdnhet har den en
knappning i halsen och ett slitt, vitt skarp om midjan. Drakten ags
av forsamlingen och lanas ut i samband med dopet.

DOP OCH DOPTRADITIONER 139



140 AGNE FURINGSTEN

I vissa sekter som Jehovas vittnen eller i vissa speciella sam-
manhang som till exempel pa den kristna campingplatsen Lottorp
pa éland, forekommer dop sommartid i vanlig baddrakt. I detta
ligger en uppfattning att det enbart ar sjalva handlingen i sig som
betyder nagot. Allt det som ar kring dopet, exempelvis dopklader
ar ovasentligt.

BARNSOL

Efter dopet holls barnsol eller kristningsgille i hemmet. Detta
kunde ta sig mycket stora proportioner. I vissa sa kallade over-
flédsforordningar under 1600- och 1700-talen forbjods all trakte-
ring med mat, dryck och konfekt. Under en period var det i sti-
derna helt forbjudet att fira dopet.

Pa landsbygden tillits dock barnsol i hogst tva dagar. Gudmo-
dern hade daven hir en viktig roll. Hon skulle smycka stugan och
hon skulle vid sjdlva festen vara “foregangskaring”, det vill siga ta
forst av alla ratterna. Det skulle hon géra med barnet i famnen
och lata aven det "smaka” pa allting. Hon skulle sedan, innan hon
lade tillbaka barnet i vaggan, dansa med barnet pa armen tll-
sammans med den man som hade kort dem till kyrkan.

Vid 1800-talets mitt dvergick man till en annan utformning av
kalasen. Det blev vanligare med kaffe, vin och dopkonfekt. Dop-
konfekt hade borjat anvindas i herrgards- och borgarmiljéer redan
pa 1600-talet. Dopkonfekt var vanligt fram till 1920- och 30-talen,
men har darefter i praktiken kommit att forsvinna.

I dag ar variationen stor pa firandet. Det forekommer bade
enklare former som till exempel dopkaffe i den trangre familje-
kretsen till storre kalas med middag.

DOPTRADITIONER — NU OCH I FRAMTIDEN

Som framgatt dr doptraditioner lika lite som andra traditioner
nagot oféranderligt. Bade ritual och seder runt dopet har fériand-
rats kontinuerligt. Vissa inslag har forekommit, forsvunnit och
aterkommit pa nytt. Andra har helt féorsvunnit, medan nya har till-
kommit.



"Barnens lyckopenning” har
salts sedan 1912 av barn-
morskorna och inbringat flera
miljoner kronor till de blinda.
Foto Birgit Branvall 1994.

Det finns darfor inte heller nagot som kan anses “fel” eller "ratt”
bland dopsederna. Dopet dr en hogtid for familjen med den dopta
i centrum. Det innebdr olika saker for olika familjer och personer.
Centralt i dopsederna bor dock dnda vara dopets djupaste inne-
bord: en religios handling som symboliserar den doptas uppta-
gande i gemenskapen med Gud.

DOP OCH DOPTRADITIONER 141



	försättsblad1995
	00000001
	00000007
	00000008

	1995_Dop och doptraditioner_Furingsten Agne

