N

o

Nd3daly 3S

o

SE ALDER

NIYNgVv1v4

FATABUREN

2015 2015




SE ALDERN

Red. Anders Carlsson

Nordiska museets och Skansens arsbok



FATABUREN - Nordiska museets och Skansens arsbok - ar en skatt av
kulturhistoriska artiklar som har publicerats under mer an ett sekel.

Arsboken bérjade som ett hifte med rubriken »Meddelandenc, redigerat
1881 av museets grundare Artur Hazelius for den stodjande krets som kalla-
des Samfundet for Nordiska museets framjande. 1884 publicerades den
forsta kulturhistoriska artikeln och nar publikationen 1906 bytte namn till
»Fataburen. Kulturhistorisk tidskrift« kom de vetenskapliga uppsatserna att
dominera innehallet. Fran och med 1931 fick &rsboken en mer popular in-
riktning och i stora drag den form som den har i dag. Fataburen har sedan
dess forenat lardom och sakkunskap med syftet att na en stor publik.

Fataburen ar ocksa en viktig lank mellan Nordiska museet och Skansen, tva
museer med en gemensam historia och en gemensam vénférening. Varje
arsbok har ett tematiskt inneh3ll som speglar insatser och engagemang i de
bada museerna, men verksamhetsberattelserna trycks numera separat och
kan rekvireras fran respektive museum.

Ekonomiskt stdd fran Samfundet Nordiska museets och Skansens Vanner
gdr utgivningen av Fataburen majlig.

NORDISKA MUSEET SKANSEN &

Fataburen 2015

Nordiska museets forlag

Box 27820

115 93 Stockholm
www.nordiskamuseet.se/forlag

www.nordiskamuseet.se/fataburen

© Nordiska museet och respektive forfattare
Redaktér Anders Carlsson

Bildredaktér och bildbehandling Karolina Kristensson
Omslag och grafisk form Lena Eklund, Kolofon
Oversattning Alan Crozier

Omslagsfoto »Fotografens dotter Tove dansar med sin farfar i tradgérden.«
Foto: Sten Didrik Bellander, © Nordiska museet (NMA.0056089).
Pérmens insida Foto: Erik Liljeroth, ® Nordiska museet (NMA.0029567).

Tryckt genom ltalgraf Media 2015
ISSN 0348 971 X
ISBN 978 91 7108 577 1


http://www.nordiskamuseet.se/f%C3%B6rlag
http://www.nordiskamuseet.se/fataburen

Undersidan av bladet pa
en dopsked av silver. In-
skriptionen lyder: nANNO
*1695 * D17 * MARTI =
CHRISTINA * ERICHS * D
* DUFVA« (NM.0230783)
Foto: Karolina Kristens-
son, © Nordiska museet.



Fran foster till dop
Hur man skyddar en hedning

LENA KATTSTROM HOOK ar etnolog och intendent med ansvar for folktro,
folkmedicin och hogtider vid Nordiska museet.

Den medeltida katolska synen pa modern och det nyfédda barnet
som orena syndiga hedningar, besatta av djavulen, levde lange kvar
efter reformationen pa 1500-talet. Med exorcism (djavulsutdriv-
ning) och dop renades barnet fran synd och upptogs i Guds och
forsamlingens gemenskap. Dopet ansags nodvandigt fér barnets
fralsning och framtida méjligheter att komma till himmelriket.

Att vara nyfodd uppfattades fortfarande vid 1700-talets slut och
langt in pa 1800-talet som ett livsfarligt skede. Genom att barnet
fore dopet betraktades som en hedning, var det ett lattfangat byte
for diverse »onda makter« och folktrovisen. Speciellt ridd var man
for att barnet skulle bli bortbytt — att trollmor skulle byta ut bar-
net mot sitt eget. En annan fara lag i att do odopt, vilket medférde
begransningar i ratten till kyrklig begravning och darmed mojlig-
heten att komma till himlen. Dopet paskyndades darfoér av bade
kyrkolagen och forildrarna.

For att skydda hedningen under den kritiska tiden och samtidigt
skapa ett gott framtida liv for barnet fanns en mingd magiska at-
garder. I den hir artikeln presenteras nagra féremal som anvandes
i detta syfte — som skyddsmedel och lyckobringare.

15



Fosterkista

Sma fosterkistor som hittats undangémda pa kyrkvindar och i
kyrkogardsmurar vittnar om férildrarnas omsorg om sina doda,
odopta barn och foster. Under Sveriges katolska medeltid (ca
1050-1520) hade odépta eller dodfédda barn och foster varken
ratt att vila i vigd jord eller begravas av priast. Om de trots allt be-
grovs pa kyrkogarden eller i kyrkan ansags de genom sin orenhet
besudla platsen sa pass att en ny invigning av biskopen blev nod-
vandig. Trots att sidana begravningar var straffbara visar arkeolo-
giska fynd att de &nda forekom under medeltiden. [ utgravningarna
pa Helgeandsholmen i centrala Stockholm hittades till exempel tre
spadbarnsskelett fran tiden fére 1530 i narheten av kyrkogards-
muren.

Som en f6ljd av reformationen tillit den svenska kyrkoordning-
en 1571 att odopta barn begrovs pa kyrkogarden, men utan med-

14 LENA KATTSTROM HOOK

Fosterkistor funna

i en kyrkogardsmur
vid Odens;jo kyrka i
Sméland. c-14-analys
visar att innehéllet i
naverasken ar fr&n
1675 +35 ar och det

i den storsta kistan,
som mater 15,1 cm,
fran 1780 +30 ar. Den
minsta kistan, blott 5,5
cm lang, ar frdn 1830
+35 ar. (N\M.0285615+,
NM.0285614+,
NMO0285616+) Foto:
Karolina Kristensson,
© Nordiska museet.



verkan av prist. Detta gillde emellertid bara levande fédda barn
som inte hunnit dopas. Forst 1799 fick de dodfédda barnen sam-
ma rittigheter. Ett sitt att komma f6rbi alla bestimmelser och be-
gransningar var att i smyg stoppa ner de déda barnen i kistan hos
nagon nyss avliden eller i en nygravd grav. D4 fick de dessutom del
av prastens valsignelser.

Ofullgangna foster nimns 6verhuvudtaget inte i de kyrkliga for-
ordningarna, vare sig om aborten ansags naturlig eller framkallad.
Losningen blev att lagga fostret i en lagom stor ask eller lada som
sedan gomdes i en redan 6ppnad grav, i kyrkogardsmuren, under
kyrkgolvet eller pa kyrkvinden - for att komma sd nira vigd jord
som mojligt. Foster begravda pa detta satt kunde kallas dske-Pelle,
askabarn, askgosse eller asklaisa.

Om fostret hade oturen att vara utoméaktenskapligt kunde det fa
konsekvenser for dess fortsatta framtid, i synnerhet om fadern var
okand och den ogifta modern ensamstaende. For att slippa skam-
men att féda en »odkting« tillimpades fosterférdrivning som ex-
empelvis tunga lyft, heta bad, aderldtning och intagande av kvick-
silver, arsenik, fosfor, tibast eller saffran. Om metoderna dnda inte
fungerade kunde en utvig vara att foda barnet i lénndom och se-
dan ta livet av det. Men da fanns risken att barnet blev en myling.

Det var inte bara fostrets eller det déda barnets vl och ve som
var motivet till anstrangningarna att begrava det sa nira vigd jord
som mojligt. Det fanns ocksa en radsla for att de odopta skulle ga
igen och spoka. Myling kallades ett »odkta«, odépt och av modern
dodat barn eller foster som gomts undan. Manga signer handlar
om hur mylingen ropar och grater hogljutt efter sin moder om
nagon nirmar sig gomstallet. Enda sittet att fa tyst pa mylingen
ansags vara att den kom i vigd jord. Om mammans brott blev upp-
tackt var det inte bara skammen i avsléjandet att hon fott ett »odk-
ta« barn att vara radd for. Straffet f6r barnamord, vare sig barnet
var hedet eller kristet, var doden.

En sigen om en myling, formedlad av Engla Johansson, fodd
1853, utspelar sig pa en fabod i Medelpad:

FRAN FOSTER TILL DOP 15



En flicka hade lagt ett barn pa lénn i en fibod. Men dér blev det
alltid liv och leverne sedan. En gang var det bal dar pa vallen, och
da horde dom en rést, som sa:

»Bena a lang,

bytta & trang,

om int’ saxa hade var-a

skull ja opp & dansa ma mor min.«

Da dom 6ppnade golvet fann dem ett barn i en bytta. Men innan
hade Hin Hale kommit och dansat livet ur bopigan.

De tre fosterkistorna i Nordiska museets samlingar innehaller i
dag inga benrester, kanske for att dessa tagits bort och begravts
innan kistorna ¢verlamnats till museet eller for att fostren varit
ratt smé och dnnu inte hunnit bli sirskilt férkalkade. I svepasken
ligger forkolnat organiskt material samt troligen lader och mikro-
skopiska rester av linne- och bomullsfibrer. Fostret kan ha brints
forst for att fa plats i kistan.

Svepaskens fisknatsmonster kallas i Norge for muruspjeld, det vill
saga marspjall. Enligt den norska symbolforskaren Asta @stmoe
Kostveit anvindes marspjill inte bara mot maran - ett §vernatur-
ligt kvinnligt visen som nattetid antogs ta sig in i hus och ladugar-
dar och plaga manniskor och djur genom att marrida dem — utan
ocksa som ett allmédnt skydd mot trolldom, ofta dekorerat pa kistor
och skrin. Spjallet stinger de onda makterna ute och maran maste
dessutom rikna rutorna i spjillet och eftersom hon bara kan rikna
till tre s blir hon aldrig klar. Marspjall finns 4ven inristade pa an-
dra féremal som har med od6pta barn att gora.

Ett av kriterierna fér om ett foremals monster kan formodas ha
en magisk innebérd dr anviandningsomradet. Nir det galler foster-
kistornas funktion féreligger ett tydligt behov av magi, dels fér att
skydda det odépta fostret mot onda krafter och dels for att hindra
fostret fran att ga igen. Att man bemdodat sig om att dekorera as-
ken, eller anvant ett redan utsmyckat féremal, nir det 4nda skulle
gommas pekar ocksa pa skyddsmagi.

16 LENA KATTSTROM HOOK



Segerhuva

Det fanns manga sitt att spa det nyfédda barnets framtid. Att vara
f6dd vid fullmane gjorde barnet férmoget. Veckodagarna hade
ocksa betydelse - bast var att vara fodd pa en séndag, det innebar
lycka och framgang.

Men det allra lyckosammaste tecknet var att vara fédd med en
del av fosterhinnan sittande kvar éver huvudet — med segerhuva,
aven kallad segerhitta, visdomshuva eller hedningahuva. Denna
huva torkades och sparades och kunde biras som en amulett i en
medaljong eller pung. Biraren troddes vara osarbar mot hugg och
slag och inte kunna drunkna. Om en person gick med sin seger-
huva runt om en plats dir vadeld utbrutit, skulle elden slockna.
Karl XII:s segerhuva, som finns bevarad i Livrustkammarens sam-
lingar, var enligt somliga orsaken till att kungen motstod vanliga
kulor och bara kunde skjutas med en silverkula. I Peder Svarts kro-
nika om Gustav Vasa berittas att kungen féddes med en hjilm-
liknande segerhuva. Segerhuva omniamns redan pa 200-talet i det
antika romarriket.

e Segerhuva - en intorkad fosterhinna
som skanktes till Nordiska museets
samlingar 1929 av Elin Bergqvist,
Forsta Backe, Mariefred. | bilagan till
Huvudliggaren star: »Givarinnan upp-
manad att ga runt en eldsvdda med
den pé sig - men har aldrig gjort det.«
(NM.0179044) Foto: Nordiska museet.

-0

FRAN FOSTER TILL DOP 17



Bortbyting

Manga av de magiska skyddsatgirderna riktade sig mot trollen.
Dessa troddes vara ute efter den nyfédda hedningen och det var
viktigt att se till att inte trollmor kom at att byta ut den mot sin
egen unge. Darfor fick det nyfédda barnet inte lamnas ensamt
utan man »vakade hedning«. Innan barnet dépts skulle dessutom
elden stindigt brinna i harden fér att halla alla onda makter borta
och n3got féremal av stal och en psalmbok stoppas ner i vaggan. 1
ett hem dar ett nyfétt barn fanns skulle alla d6rrar vara val stingda
och efter solens nedgang fick ingen ga ut eller nagon frimmande
komma in, fér att intet ont skulle kunna f6lja med in.

Tecken pa att barnet var en bortbyting ansags vara att det hade
stort huvud och klena ben och inte vixte som det skulle. Eller att
det hade onormalt stor aptit. Annars liknade det ett vanligt barn.
Om misstanken fanns att man fatt en trollunge i stillet, kunde
man behandla trollungen illa — genom att piska den eller satta den
pa brodspaden och litsas vilja kasta in den i ugnen. Da kom troll-
mor genast till sin unges undsittning och limnade tillbaka det rik-
tiga barnet.

Tron pa bortbytingen fir ses som ett férsok att finna en forkla-
ring till barnets annorlunda beteende. Ett exempel finns fran Nor-
ra hiradsritten pa Gotland &r 1690. Da rannsakades en kopparsla-
gare i Fole tillsammans med sin hustru fér att pa julaftonskvillen
ha lagt ut sitt barn pa gédselhdgen fér att det skulle igenbytas. De
var évertygade om att barnet var en bortbyting eftersom det hade
varit vanskapt, sjukligt och skropligt och aldrig varit tyst, varken
dag eller natt. Enligt féraldrarna hade kuren hjalpt, sa att de fatt
tillbaka sitt riktiga barn. Eftersom det sedan det togs in »tegat och
legat stilla och om juledagen mot aftonen dodt blifvit och sedan sa
vackert och dijeligt vordet som ndgot barn kunnat vara«. Straffet
for foraldrarna blev en méanads fangelse pa vatten och bréd vardera
samt att undergd uppenbar kyrkoplikt. Av allt att doma sag inte
hiradsratten handlingen som mord utan den beskrevs som »grof
widskeppelse« och »stora vantroo«.

18 LENA KATTSTROM HOOK



Ellakors, amulett, beskrivs i Huvudliggaren vid férvarvet ar 1873:»3332 Ett ‘ellekors’
fr. Vemmenhaogs hd. Skéne. Ellekors &r en amulette som bars (o bares) till skydd mot

alla onda makter. Det tillverkas af arft silfver, som tigges af 9 hustrur, smides stilla-
tigande 3 torsdagsmorgnar och ligger sedan 3 séndagar pa altaret. Odugligt om det
fallt pa golfvet, hvilket detta troligen har, annars anses ingen s& férdomsfri att han
vagat sélja det. Om det smides for ett fruntimmers rakning tigges silfvret af hustrur,
hvars forstfédda bara varit gossar - om fér en karl af hustrur, som férst fadt flickor.c
(NM.0003332) Foto: Karolina Kristensson, ® Nordiska museet.

Ellakors

Foraldrarna var ridda for att sjukdomar skulle drabba det nyfédda
barnet och eftersom de flesta sjukdomar ansdgs orsakas av olika
folktrovisen soktes hjalpen pd magisk vig. I Nordiska museets
samlingar finns 28 stycken amuletter med bendmningen ellakors,
ellekors, eller dlvkors. Det ar ett, oftast runt, silverhinge som fram-
for allt anvants i s6dra Sverige och i Danmark under 1700- och

FRAN FOSTER TILL DOP 19




1800-talen for att férebygga och bota sjukdom. Ellakorsen ansags
skydda mot vattenvasendet Ellen eller dlvorna, som pastods kunna
framkalla en rad olika sjukdomstillstdnd. Deras onda andedrakt, al-
vablast, sades bland annat kunna orsaka utslag och hudsjukdomar.
For att ellakorset skulle verka skyddande maste silvret tiggas ihop
i grannskapet och smeden fick inte ta betalt for sitt arbete. Korset,
som bars narmast kroppen, under kldderna, osynligt f6r andra,
praglades med kristna symboler i form av ett fyraarmat solkors,
ett Kristusmonogram, en bén om hjalp och bararens initialer. Det
gavs till nyfédda barn och till konfirmander men é&ven till vuxna
personer som redan insjuknat eller var i behov av sarskilt skydd.
Ett ellakors fick inte siljas utan skulle folja sin barare i graven.

Vitteljus

Som skydd mot barnsjukdomar kunde aven markliga naturforma-
tioner anviandas. Vitteljus, vittaljus, vittastenar eller donnestenar
har i folkmun varit bendmningar pa ett slags fossil av utdoda black-
fiskar (belemniter) med cigarrliknande, avlang form, paminnan-
de om ett hemstépt ljus. Vittar var enligt folktron évernaturliga
visen som levde under jorden, utan samrére med méanniskorna,
sd linge dessa inte stérde dem. Blev vittarna fororittade genom
att fa smutsvatten, urin eller annan vitska éver sig kunde de dock
hiamnas, bland annat genom att sitta sjukdom pa manniskorna.
Nair vittarna var uppe pa marken om kvillarna for att utféra arbe-
ten eller for att dansa och leka, lyste de upp moérkret med vatteljus
som man kunde hitta efterat, nir vaittarna sjilva hade atervant till
sina underjordiska hem. Vitteljusen ansags ha magiska valgéran-
de krafter och anvandes inom folkmedicinen fér att behandla en
mingd olika &kommor och sjukdomar hos ménniskor och djur. De
forekom framfor allt i Skane och sildes darifran vidare till andra
delar av landet.

I folkminnesmaterialet i Nordiska museets arkiv finns flera upp-
gifter om hur vitteljus anvindes. Emma Bengtsson, fodd 1859 i
Morup socken, Halland berattar:

20 LENA KATTSTROM HOOK



Vatteljus - belemnit. Frén Blekinge,
inkom 1885 (NM.0046033). Foto:
Karolina Kristensson, © Nordiska museet.

Altsten fran Sor Hérende, Vasterfarnebo, Vastmanland.

Enligt beskrivningen i Huvudliggaren vid férvarvet &r 1884
héangdes den i ett snore kring halsen och var ett universal-
medel mot det mesta. Dock anvandes den framfér allt mot
»'altan’, fréssan, bolder och sar, vark, matthet, ledsnad, sorg
och raddh3ga, 'skyddade val’ mot troll och skogsrér, mot
otyg i vadret o.sv., hvadan isht alla fega och mérkradda buro
altsten pa sig i den mén huset hade tillgdng pé s&dan. En
resa kunde aldrig g lyckligt utan altsten. Nyfédda barn skul-
le skyddas bl.a. med &ltsten, tills dess de blifvit dopta.« Alt-
stenarna gick i arv inom familjen. Gick ndgon férlorad var det
en sorg for hela huset, eftersom det troddes férebdda ndgon
olycka och det var svart att skaffa en ny. »Halst som endast
fa 'kloka’ kunde gifva dem den tillbérliga underkraften och
de nya ju nastan alltid hade svagare verkan.« (NM.0044608)
Foto: Karolina Kristensson, ® Nordiska museet.

FRAN FOSTER TILL DOP 21




Spada barn fingo ibland en besynnerlig sjukdom. Den bestod déri,

att pa fingerspetsarna och taspetsarna blev det sma hirda uddar
eller nabbar [...] Barnen blevo oroliga och kinkiga. D& trodde de,
att det berodde pa att vattler kommo och sugade pa fingrarna och
tarna, och sa blev barnet sjukt. [...] Den sjukdomen botades med
vittleljus. Det fick man kopa pa apoteket [...] sma avlanga, graakti-
ga bitar. Ett sddant bands om halsen pa det sjuka barnet [...] si att
vittlelyset hingde pa bréstet.

Vitteljus kunde 4dven laggas i vaggan eller i lindan fér att inte trol-
len eller vittarna skulle byta ut barnet.

Altsten

Ett vanligt botemedel mot barnsjukdomar var altstensamuletter.
De anvindes ofta mot engelska sjukan (rakitis) som ocksa kallades
skiver, dltan, riset med mera. For att halla sjukdomen borta hang-
des en dltsten pa ett snore kring barnets hals innanfér kliderna.
Ofta ar altstenarna skrapade for att pulvret anvants som medicin.
En del altstenar 4r ursprungligen jordfunna slandtrissor men de
har 4ven tillverkats i senare tid. I slutet av 1800-talet gjordes alt-
stenar av tiljsten (serpentin) fran gruvan i Sala.

En teori om engelska sjukan var att den orsakades av moderns
beteende under barnets fosterstadium. Hon skulle till exempel
undvika att nirvara vid slakt och att se eller rora vid lik. Om sjuk-
domen &ndé infann sig var botemedlen iltstenar, jorddragning el-
ler — om man misstankte att det var »likskdrvan« — att lata barnet
vidrora ett lik. »Man skulle ta boten dir man fatt soten.« Men om
man misstinkte att barnet fatt »horeskiver« troddes det bero pa
att en hora hade sett barnet. En hora kunde man undvika, men
mot l6ndahoran — som man saknade bevis mot ~ var det svarare
att skydda sig.

I preventivt syfte kunde en iltsten d& hiangas runt barnets hals.
Men trodde man att olyckan redan varit framme och barnet fatt
»horeskaver« var botemedlet att lata barnet dricka ur en horesko

22 LENA KATTSTROM HOOK



eller ge dem horehar. En annan variant var att stjila ett klades-
plagg fran den misstinkta horan och lita barnet sova i det.

Trolldocka

Manga besvir och sjukdomar hos spadbarnet troddes bero pa att
man stort dlvorna. For att skydda barnen tillverkades trolldockor
som offrades at ilvorna. Fran Aker i Sédermanland berittas hur
man botar ett oroligt och skrikigt spidbarn. Man tar lite har fran
barnet samt nagelklipp av alla fingrar och tir och lindar in i en lapp
av det lintyg barnet haft narmast kroppen. Darefter gors tre dock-
or av barnets kldder och i varje docka insticks en obegagnad knapp-
nal. Byltet och dockorna gravs ner som ett offer it alvorna vid nar-
maste l6vtrad en torsdagsafton, sedan solen gatt ned, samtidigt
som man siger: »Tag det har och lek med och lat bli [namnet]«.

I Nordiska museets samlingar finns atta stycken trolldockor. Tre
av dem ir funna vid »Elfstenen« utanfér Lindesberg. Trolldockor-
na lag i sma runda, med fett insmorda, fordjupningar kallade 4lv-
kvarnar. Enligt uppgift hade de lagts dit for att blidka alvorna vid
barnsjukdomar.

Dopdrakt

Den farliga vagen till kyrkan for att dopas kravde minga magiska
skyddsmetoder. I dessa ingick dven dopdriktens fiarg och genom-
tankta dekorationer.

De dopdrikter som finns i Nordiska museets samlingar bestar
huvudsakligen av den firggranna typ som férekom fran 1500-talet
till 1800-talets slut. Det ar olika typer av doppasar, -svep och -ka-
por som har anpassats efter den form barnet fick nar det var lindat.
De ér fran sent 1700-tal till 1850-1880-talet och uppvisar en stor
variationsrikedom i farg, form och dekorationer. Manga ar roda
eftersom det var en firg som ansags beskyddande och markerade
samtidigt en viss status genom att den var dyrbar. Rod farg har spe-
lat en viktig roll i myt, tro och sed, varvid inte minst associationer-

FRAN FOSTER TILL DOP 23




Trolldocka. Beskrivs i Huvudliggaren vid forvarv &r 1927: »Docka, liten av tyglappar, for
vidskepligt bruk fr. Akers sn o hd, Sédermanl. Férvary av fru Maria Andersson, Hast-
hagen.« (NM.0163061) Foto: Karolina Kristensson, © Nordiska museet.



Dopdrakt, kristningasack eller kristningasvep. Férvarvades 1886 fran Veinge socken,
Haks harad, Halland (NM.00535474A-B). Foto: Karolina Kristensson, © Nordiska museet.

FRAN FOSTER TILL DOP 25



e .

na till blod och dirmed till hjirta och karlek har varit vasentliga.
Dessutom symboliserade den réda fargen livet och uppstandelsen.

De manga ménstrade banden, parlbroderierna, spetsarna, knap-
parna, metallerna, speglarna, pappersblommorna med mera ar
inte enbart dekorativa utan var dven forsok att pa magisk vag be-
skydda barnen. Det giller framfor allt metallf6remal som ellakors
och silverkulor samt symboler som andreaskors. Metaller ar ett
valkant ontavvirjande medel som har anvants i magiskt syfte. De
framstalldes ju i kontakt med den kraftfulla elden och fick med sig
eldens skydd pa vigen. Blinkande féremal som storre metallbitar
och speglar fungerade dessutom reflekterande genom att de even-
tuella onda makter som ville &t barnet sag sig sjilva och skramda
studsade tillbaka. Andreaskors har anvants fér att férdriva onda
makter.

Den vita firgen i dagens dopkldnning har anor fran medeltidens
katolska barndop da barnet sveptes in i en vit dopklddnad efter att
naken ha doppats ner hel och héllen i dopfunten. Att drakten var
vit stod fér den renhet barnet uppnatt genom dophandlingens av-
tvattande av all synd. Efter reformationen pa 1500-talet férsvann
succesivt bidde neddoppningen och den vita dopdrakten. Istillet
vattendstes barnets huvud och med tiden bérjade fiarggrannare
dopklader i starka farger och monster bli vanliga. Vid 1800-talets
slut dtervinde den vita fargen i dopdrikten som da ocksa forsed-
des med drmar. Det hinger ihop med att lindningen av barnen
upphérde samtidigt som dopen bérjade forlaggas till hemmen i
stallet for i kyrkan. I de hogre samhallsskikten hade langa dopklan-
ningar av ljusare tyger och hemmadop bérjat komma i bruk redan
vid 1700-talets slut och 1800-talets borjan. Fiargen och formen var
av samma typ som den kvinnliga modedrikten vid den tiden.

Foremal i dopdrakten

Det skydd som dopdriktens utformning forvintades ge kunde
ytterligare férstirkas genom olika nedstoppade foremal. Nar dop-
dagen kom och hedningen skulle foras till kyrkan gallde det inte

26 LENA KATTSTROM HOOK




Foremal som patraffats i en doppése frdn 1800-talets bérjan, frdn Sorunda, Séder-

manland. Langst ned i botten pé pasen &g ett litet paket bestdende av tre blad ur en
religios skrift med rubriktexten »Berattelser om de obotfardigas forhinder« samt en
vitlksklyfta. (N\M.0131436C+) Foto: Karolina Kristensson, ® Nordiska museet.

bara att genom olika magiska atgirder skydda barnet under fir-
den, utan 4ven att med besvirjande magi forsoka ge det ett gott
liv. I lindan och doppasen lades alla mojliga skyddsmedel och lycko-
bringare. Det kunde vara silverpengar, flintskirvor, ormhuvuden,
vitteljus, svavel, krut med mera. I Nordiska museets doppésar har
hittats vitlok, religiosa blad, brodsmulor, nalar och bladguld. Vitls-
ken anvindes allmant mot onda makter. Psalmboksblad eller blad
ur andra religiosa skrifter ansdgs av sin natur vara skyddande mot
hedniska visen men de var dven lyckobringande och skulle géra att
barnet fick latt att lara sig lasa och skriva och fa ett gott forstand
och gott minne. Brodsmulorna skulle se till att barnet aldrig be-

FRAN FOSTER TILL DOP 27



Dopkass av naver.

Fran Sollerdn, Dalarna,

daterad 1750-1850
(NM.0220324). Foto:
Karolina Kristensson,
© Nordiska museet.

Fisknatsmonster
som ristats in pa
dopkassens kortsida
som magiskt skydd
(NM.0220324). Foto:
Karolina Kristensson,
© Nordiska museet.




hévde sakna brod. Méanga arkivalier berittar att bréd, ibland en hel
smorgas, lagts ner for att barnet aldrig skulle beh6va sakna mat i
det kommande livet.

Dopkass

Till och med dopkassen som den lille hedningen férvarades i under
forflyttningen till dopet, kunde forses med skyddssymboler i deko-
ren som extra sakerhet.

Nar vil forberedelserna infor farden var klara, hedningen pa-
kladd och alla magiska foremal pa plats, var det dags att aka till
kyrkan. Forildrarna stannade vanligtvis hemma och istallet ansva-
rade gudmodern och faddrarna for barnet. Modern ansags ha lam-
nat sin status som kristen i och med att hon fott fram en hedning
och betraktades sjalv som hedning dnda fram till sin kyrktagning
som kunde ske forst fyrtio dagar efter fédseln.

»Se hir far jag gladjen att i Jesu namn ldmna dig en kristen i stal-
let for en hedning«, sade gudmodern nir hon aterlamnade barnet
till foraldrarna efter dopet. Gudmoderns sitt att vara pa dopdagen
ansdgs paverka barnets framtida liv. Hon skulle till exempel rora
sig raskt sa att barnet skulle bli en energisk och flitig manniska och
fa latt for att fatta.

[ Vister- och Osterdalarna samt sédra Hirjedalen transporte-
rades barnen till dopet i sdrskilda dop- eller kristningskassar av
néver, dekorerade med tyglappar i olika farger. Forutom de féremal
som stoppats ner i dopkldder och dopkassar férseddes de senare
med ytterligare skydd, bade synliga och osynliga, i sjilva utform-
ningen. Det kunde vara fisknatsmonster, andreaskors, valknutar
eller skyddsbranning.

P4 dopkassarna ar fisknatsmonstret oftast inristat pa gavlarna.
Ménstret dr av samma typ som aterfinns pa en av fosterkistorna
(se ovan) och férekommer dven pa dopfuntar. Samma symbol har
alltsd anvints pa tre olika féoremal, alla relaterade till odépta barn. I
Norge kallas rutnidtsmonstret, som redan namnts, f6r marspjill och
hade funktionen att stinga ute de 6vernaturliga makter som for-

FRAN FOSTER TILL DOP 29



Dopkass med tretton skyddsbranda hél i botten, vardera ca 1,5 cm i diameter.
Fran Garde, Leksand, Dalarna, daterad 1750-1850 (NM.0012429). Foto: Karolina
Kristensson, © Nordiska museet.

sokte komma at barnet. Nagot som naturligtvis var extra angelaget
under den farliga farden till kyrkan, dd hedningen f6r férsta gang-
en var ute under bar himmel, pa vig till dopet och Guds beskydd.

En speciell foreteelse ar skyddsbrinning — att med en glédande
ten eller pinne dstadkomma brannméirken. Skydden placerades in-
vid de stillen dir man trodde att det onda kunde ta sig in och dar
man forvarade det som ansdgs virdefullt. Skyddsbranningsmar-
ken patriffas oftast i byggnader fran medeltiden och 1500-talet,
runt dorrar och fonster, samt pa nagra aldre foremal som mobler
och forvaringskarl for livsmedel. De forekommer framfor allt i ut-
hus som saknar eldstad. Skyddsbranning omnimns redan i Eddan
och finns pa viggar, altarskap och dopfuntar av tri i medeltida
kyrkor. Diaremot ar skyddsbrinning pa dopkassar tidigare oként.

30 LENA KATTSTROM HOOK



I Nordiska museets samlingar har dylika marken nyligen patraffats
i bottnen pa fyra stycken dopkassar fran Dalarna och Hirjedalen,
samtliga daterade 1750-1850.

Dopfunt

Enligt 1529 ars kyrkohandbok, 1571 ars kyrkoordning och 1686 ars
kyrkolag skulle dopet ske senast atta dagar efter fédseln och det
var inte frimst en namngivningsakt utan en passagerit — en cere-
moni varigenom barnet bytte status fran hedning till kristen, blev
del av den kristna gemenskapen och kom under gudomligt skydd.

Dop och namngivning garanterade barnet dess sociala rattighe-
ter redan i det nordiska vikingasambhillet. D3 var det exempelvis
tillatet att sitta ut ett oonskat barn till att d6 innan det hade fatt
nagot namn, men inte darefter. Dopritualen gjorde att det blev att
betrakta som mord. De barn man valde att behalla blev upptagna i
samhaillet genom vattenésning och namngivning.

Den medeltida dopritualen var uppdelad i tva akter. Det egentli-
ga dopet inne i kyrkorummet féregicks av primsigningen utanfor
kyrkdérren. Dir utférde prasten djavulsutdrivande ritualer genom
att bldsa i barnets ansikte, ge det salt i munnen, gora korstecknet
over det, vilsigna det och smoérja dess 6ron och nasa med saliv
samt brost och skulderblad med olja. Forst efter denna exorcism
var det mojligt att fora in barnet i kyrkan till dopfunten, som vid
den hir tiden var placerad strax innanfér kyrkdérren for att inte
hedningen skulle komma for langt in i kyrkan. Efter att prasten tre
ganger fragat faddrarna om barnets namn doppades barnet naket
ner i dopfunten tre ganger. Sedan gjorde pristen ett kors av smor-
jelse pa barnets huvud och svepte in det i ett vitt klade. Darefter
fick barnet ett ljus i handen. I slutet av 1500-talet och bérjan av
1600-talet férdndrades dopritualen sa att smorjelsen och salt- och
ljusceremonierna togs bort. Sa smaningom avskaffades daven ned-
doppningen och ersattes av vattendsning pa huvud och skuldror.
Frin 1600-talet fick darfor de dldre dopfuntarna en flatare insats
av metall eftersom det inte lingre behévdes sa mycket vatten.

FRAN FOSTER TILL DOP 31



Forst ar 1614 bestiamdes i Sverige att hela dopceremonin skulle ske
vid dopfunten.

Det finns manga medeltida dopfuntar bevarade i Sverige. De ar
ganska stora och djupa eftersom hela barnet doppades ner under
dopet. Ordet dop kommer av verbet doppa. Dopfuntarna ir ofta
forsedda med skyddande motiv och symboler. Férutom bibliska
scener ar det symboler som odjur, hiasthuvuden, drakar, lejon, de-
moner, repslingor, rutmdénster, flitverk och S:t Hanskors (valknut).
Symbolerna binder och skrammer bort enligt magins formel »ont
ska med ont férdrivasc.

Att dopet paskyndades lag i allas intresse. Foraldrarna 6nskade
att det spada barnet skulle skyddas frin onda krafter — men ocksa
att det inte skulle riskera att dé som hedning och dirmed inte fa
vila i vigd jord och komma till himlen utan i stillet tvingas irra
omkring som en »osalig ande« pa jorden och hemséka de levande.
Fortfarande vid 1800-talets bérjan hiande det att bonderna begar-
de att f4 dopa sina barn redan ett par dagar efter fodseln.

Fran 1600-talet och framat blev hemmadopet allt vanligare,
framfor alltiadliga och borgerliga familjer. Detta ledde till en kung-
lig férordning ar 1864 som sade »dar skal foreligger ma dopet ske i
prastens bostad eller & annat lampligt stille«. Samtidigt férlangdes
tidsgrinsen till sex veckor efter fodseln. Under 1800-talet spreds
sedan hemmadopen till landsbygden. Under 1940-talet kom funk-
tionalismens hygieniska och praktiska aspekter att forligga mer-
parten av dopen pa BB. Darefter har antalet kyrkdop ¢kat och i dag
sker huvuddelen av dopen aterigen i kyrkan.

Kyrkdopet skedde vanligen i samband med hégmassan, oftast
forsta sondagen efter barnets fodelse. Det gjordes stor skillnad pa
om barnen var fédda inom eller utom aktenskapet. Under medel-
tiden doptes de »odkta« barnen fére gudstjansten och de 6vriga ef-
ter. Denna markering férstarktes i slutet av 1500-talet sa att de ut-
omiktenskapliga barnen déptes pa vardagarna. Sirbehandlingen
upphorde forst med en kunglig férordning fran 1778.

Som ett ickekristet alternativ till dopet forekommer i dag namn-
givningsfester eller barnvilkomnanden. Dessa fungerar dven nar

32 LENA KATTSTROM HOOK



Dopfunt av sandsten med olika snérflatningsornament samt uttémningshal i botten.
Frén Nas kyrka i Vastergotland, daterad till omkring &r 1200. Runtom &r dopfunten
forsedd med olika knutar i relief, bland annat en valknut, dven kallad S:t Hanskors.
Repet och knutens framsta egenskaper &r att binda och kontrollera och de ar ofta
anvanda skyddssymboler pd dopfuntar i Sverige. | dag ar valknuten en internationell
symbol for sevardheter och skydd av kulturminnen. Tillhér Historiska museet (SHM
1508) och ar utstalld pd Nordiska museet. Foto: Karolina Kristensson, ® Nordiska

museet.

FRAN FOSTER TiL




adopterade barn vilkomnas till sin nya familj. D4 ar presentationen
av barnets namn en central del i ceremonin och bade gudmédrar
och faddrar férekommer och nya symbolhandlingar skapas.

Dopgavor - var tids magi

Mycket energi har lagts, och liggs, ner i striavan att skydda vara
sma och ge dem ett gott liv. Rétterna i medeltida exorcism gor stra-
van att fa hedningen till dopet undan (hoten fran) djavulen och
andra faror begriplig. Fram till slutet av 1800-talet var de flesta
hot osynliga i form av olika folktrovasen och »onda makter« som
troddes vilja réva bort barnen eller sitta sjukdomar pa dem. De
medel som fanns var att med olika magiska handlingar forsoka
behirska de évernaturliga krafterna. Magin férstarktes av olika
symboler och formler. Med likhetsmagi forutsattes ett nedstop-
pat mynt gora dgaren rik liksom ett psalmboksblad skulle géra hen
laskunnig. Grundprincipen, aterigen att »ont ska med ont fordri-
vas, tillimpades genom reflekterande metaller och speglar liksom
med odjur och dédskallar.

Numera upplever vi hoten som mer fysiska och skyddar barnen
med mediciner och vaccinationer, kolikvaggor och spisskydd, bil-
barnstolar och hjilmar. Men helt befriad frin magi ar samtiden
inte. Vi sitter pa barnen amulettsmycken med lyckobringande tur-
symboler och ger dem pengar och silverskedar i doppresent. Just
dopskeden som dopgéva har funnits linge. Det var oftast en fad-
dergdva och symboliserade dessas forpliktelser mot det lilla bar-
net, bade dess andliga och fysiska vilbefinnande. Silverskeden star
4dven for rikedom och en férhoppning om att barnet aldrig ska sak-
na foda.

Barnens lyckopeng med den lyckobringande fyrklovern pa ar
en annan vanlig dopgava som har kunnat képas sedan 1912 (och
som stodjer Synskadades Riksférbund). Andra ofta forekomman-
de dopgévor ar guld- eller silverhalsband, spargrisar, matbestick,
silverbigare eller pengar pa bankbok. Nu fér tiden har klidesplagg
och leksaker — ofta nallar eller andra mjukisdjur - tillkommit.

34 LENA KATTSTROM HOOK



Lyckopeng av gulmetall. P& ena sidan en fyrkléver, pa den andra
en femuddig stjarna och namnet »BJORN« ingraverat samt
girland av fyrklover. Géva till Bjorn, fodd 1926 (NM.0312301).
Foto: Karolina Kristensson, ® Nordiska museet.

Dopsked av silver - se sid. 12.

FRAN FOSTER TILL DOP

35



Dalahast tillverkad i Nusnas, Dalarna. Dalahésten har genom sitt anvandningsomréde
dvergatt fran att vara leksak/souvenir till ett magiskt féremal. (N\M.0332060)
Foto: Karolina Kristensson, ® Nordiska museet.

Ibland far féremalen storre betydelse an sa. Till exempel den da-
lahist som togs in i Nordiska museets samlingar 2014. Féremalet
limnades &ter till museets butik av nagra besokare som hade képt
den ett par ar tidigare. De hade da gett den i present till en nyfodd
pojke men ansag nu att den férde otur med sig eftersom den lille
gossen inte vaxte som han skulle. De ville inte ha pengarna tillbaka
utan bara bli av med den, och i stillet kopte de den storsta dala-



hésten i butiken. Hir handlar det om besvirjande likhetsmagi — en
storre hast skulle fa pojken att vixa och bli storre.

Vad skulle museet gora med den aterlimnade histen? Ett internt
mejl talade om en »ruskig historia fran golvets, vilket pa satt och
vis bekriftade att den hade transformerats frin souvenir till ett
overnaturligt foremal. Nu finns den i museets samlingar bland an-
dra magiska ting.

FRAN FOSTER TILL DOP 37



	försättsblad2015
	00000001
	00000007
	00000008

	2015_Fran foster till dop_Kattstrom Hook Lena

